
 

 

 

 

 

 

 ةعشر ةالثامنمقرر المسابقة 

 

 القرآن الكريم  تفسير

   عشر الثامنزء ــــالج 

 

 

 
 
 

 

 وتنزيل نسخة إلكترونية من هذا المحتوى عبر المسابقة يمكنكم الحصول على تفاصيل 

 على شبكة المعلومات العالمية تينموقع المدرس

https://areejquran.net/  

 
 

 القلب من دعــوة
 نظام في المشاركة خلال من تعالى الله دين لخدمة القلب من دعوة إليكم نوجه فإننا الله في نحبكم لأننا

 عبر التواصل خلال من وذلك للمدرستين التعليمية والبرامج الوقفي، للمبنى المباشر الدعم أو ،الوقفي السهم

 92508613 - 98211211 – 99206315 الأرقام

 .حسناتكم ميزان في جارية صدقة إنفاقكم يجعل أن وجل عز المولى سائلين

  

https://areejquran.net/
https://areejquran.net/
https://areejquran.net/


 

 

1 

 عشر الثامنتفسير الجزء 

 منون ؤ سورة المتفسير 

ها، سمّيت بذلك تخليدًا لشرفِ أهلِ الإيمان الذين اختارهم الله لنصرةِ 
ّ
 كل

ٌ
يّة

ّ
 المؤمنون مك

ُ
سورة

 الفلاح، عددُ آياتها مئة  1دينه وحماية شريعته،
ُ
وشاعت تسميتُها عند القرّاء باسم "قد أفلح" وسورة

ور. 
ّ
، وقد نزلت قبل سورةِ الملك وبعد سورةِ الط

ً
 آية

َ
 وثمانيَ عشرة

 من خصالِهم، ثمّ تطرّقت إلى أطوارِ خلقِ الإنسان 
ً
 جملة

ً
افتتحت السّورة بالإشادةِ بالمؤمنين ذاكرة

 إلى حقيقةِ الب
ً
 إلى عظمةِ الخالقِ من خلال بسطِ آياتٍ كونيّةٍ، ثمّ عرجت إلى الحديث منبّهة

ً
عثِ ومشيرة

على سبيل تسليةِ الرّسُول  -عليهم السّلام-عن دعوةِ الرّسل نوح وهود وموس ى وهارُون وعيس ى مع أمّه 

 الهدف من هذهِ ال 
ً
حياةِ ممّا كان يجده من قومه، وفصّلت الحديث في مجادلةِ المشركين؛ مبيّنة

ذين لا ثالث لهما وما 
ّ
ا بل لغايةٍ عظيمةٍ، وفي خواتيم السّورةِ بيانٌ للمصيرينِ الل

ً
وأنّهم لم يخلقوا عبث

 يجدُ كلُّ فريقٍ فيهما. 

 ذكرُ المؤمنين وسبب فلاحِهم .1

 بسم الله الرحمن الرحيم

( 
َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ ْ
حَ الم

َ
ل
ْ
ف
َ
دْ أ

َ
تِهِمْ 1ق

َ
ذِينَ هُمْ فِي صَلا

َّ
 )( ال

َ
اشِعُون

َ
 )2خ

َ
وِ مُعْرِضُون

ْ
غ
َّ
ذِينَ هُمْ عَنِ الل

َّ
( 3( وَال

( 
َ
ون

ُ
اعِل

َ
اةِ ف

َ
ك ذِينَ هُمْ لِلزَّ

َّ
 )4وَال

َ
ون

ُ
رُوجِهِمْ حَافِظ

ُ
ذِينَ هُمْ لِف

َّ
يْمَانُهُمْ 5( وَال

َ
 أ
ْ
ت

َ
ك
َ
وْ مَا مَل

َ
وَاجِهِمْ أ

ْ
ز
َ
ى أ

َ
 عَل

َّ
( إِلا

( 
َ
ومِين

ُ
يْرُ مَل

َ
هُمْ غ إِنَّ

َ
مَنِ ابْ 6ف

َ
 )( ف

َ
عَادُون

ْ
ئِكَ هُمُ ال

َ
ول
ُ
أ
َ
لِكَ ف

َ
ى وَرَاءَ ذ

َ
غ
َ
اتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ 7ت

َ
مَان

َ
ذِينَ هُمْ لِِ

َّ
( وَال

( 
َ
 )8رَاعُون

َ
ون

ُ
وَاتِهِمْ يُحَافِظ

َ
ى صَل

َ
ذِينَ هُمْ عَل

َّ
 )9( وَال

َ
ون

ُ
وَارِث

ْ
ئِكَ هُمُ ال

َ
ول
ُ
فِرْدَوْسَ 10( أ

ْ
 ال

َ
ون

ُ
ذِينَ يَرِث

َّ
( ال

الِدُو 
َ
 )هُمْ فِيهَا خ

َ
 .(11ن

                                                           



 



 

 

2 

هم يُفلحون ناسبَ 
ّ
هم على مكارِم الِعمال لعل

ّ
ا كان في خواتِيم سورةِ الحجِّ نداء لِهلِ الإيمان يحث

ّ َ
لم

 أن يجيء في مطلع السّورةِ بعدها 
َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ ْ
حَ الم

َ
ل
ْ
ف
َ
دْ أ

َ
 المؤمنون، وهو استهلالٌ بارعٌ يفيضُ  ق

َ
ا لقد فاز

ًّ
حق

قُ تحفيزًا للنّهوض
ّ
 ويتدف

ً
حقيق،  إيجابيّة

ّ
 في الت

ً
 "قد" مبالغة

ً
بأسبابِ الفلاح، وعبّر بالماض ي مستعملا

 بكلِّ خيرٍ رغبُوا فيه، واختيارُ عنوان 
ً
قٍ يقتض ي أنّهم أفلحوا فلاحًا كاملا

ّ
وخلوّ فعل الفلاح من متعل

بي 
ّ
ه قال: "كان الن

ّ
اب أن

ّ
هُ سببُ فلاحهم، ورُويَ عن عمر بن الخط

ّ
نزِل إذ الإيمان لهم دلَّ على أن

ُ
ا أ

سُرِّي عنه فاستقبَل القِبلة 
َ
 ف
ً
ثنا ساعة

َ
نزِل عليه يومًا فمَك

ُ
حل فأ

ّ
دَوِيّ الن

َ
عليه الوحي سُمِع عند وجهِه ك

ؤثِر علينا، 
ُ
حرِمنا، وآثِرنا ولا ت

َ
عطِنا ولا ت

َ
ا، وأ

ّ
كرِمْنا ولا تُهِن

َ
صنا، وأ

ُ
نق

َ
هم زِدنا ولا ت

ّ
ع يديه وقال: )الل

َ
ورَف

ا(، 
ّ
ة(، ثمّ قرأ: ثم قال وارضِنا وارضَ عن

ّ
ل الجن

َ
قامهُنّ دَخ

َ
نزِل عليّ عشرُ آياتٍ، مَن أ

ُ
قد أفلح : )أ

م عشر آيات. المؤمنون 
َ
ت
َ
ى خ

ّ
  2حت

 لإيمانِهم الصّادق: 
ٌ
تِهِمْ ثمّ يفصّلُ في أبرز خصالِ المفلحين التي هي ترجمة

َ
ذِينَ هُمْ فِي صَلا

َّ
ال

 
َ
اشِعُون

َ
 القلبِ  خ

ُ
 الجوارح وتفرّغ

ُ
، والخشوعُ في الصّلاة: سكون ون صلاتهم على خشوعٍ تامٍّ الذين يؤدُّ

 لربِّ العالمين، واستعمالُ الاسمِ 
ٌ
 إنّها مناجاة

ُ
ا بشرفِها الِعظم حيث

ً
 بالصّلاةِ إيذان

َ
كر، وبدأ

ّ
للذ

ع 
َ
 منها كان سببًا صَن

ًّ
 كلا

ّ
 بأن

ٌ
 الموصولِ"الذين" في كلِّ خصلةٍ إشارة

َ
فلاحهم الكامل، وأضاف الصّلاة

ا لما 
ً
إليهم"صلاتهم" إيماءً إلى شدّةِ ارتباطهم بها، وقدّم لفظ الصّلاة على الخشوع اهتمامًا به وتشويق

 سيُخبِر عنه من الخشوع 
َ
وِ مُعْرِضُون

ْ
غ
َّ
ذِينَ هُمْ عَنِ الل

َّ
والذين يبتعدُون في كلِّ أحوالِهم عن الِمورِ   وَال

 
َ
بع،  التي لا فائدة

ّ
غو" الباطل من الِقوال أساسًا؛ وشمل الِفعال بالت

ّ
، و"الل

ً
 ولا دنيويّة

ً
لهم فيها دينيّة

 
َ
فوس لتتهيّأ

ّ
ربويِّ البالغِ في تقويمِ الن

ّ
 إلى أثرِه الت

ٌ
 إشارة

َ
غو قائمة خصال المؤمنين

ّ
ر الإعراض عن الل وتصدُّ

عاليمِ الدّينيّة، وقيل: في تقديمِ الجارِ والمج
ّ
قه"معرضون" تلميحٌ إلى لحملِ الت

ّ
رُورِ"عن اللغو" على متعل

، وعلى شدّةِ ارتباطِ ذكرِ الصّلاةِ بالزّكاةِ في القرآنِ  ه أن يعرض عن مثل هذا لا عن الحقِّ
ُ
 المؤمن شأن

ّ
أن

 الخشوع سببٌ للإعراض 
ّ
غو بعدَ خشوعِ الصّلاةِ إيماءً بأن

ّ
إلا أنه في هذا الموضع ذكر الإعراض عن الل

  عن اللغو
َ
ون

ُ
اعِل

َ
اةِ ف

َ
ك ذِينَ هُمْ لِلزَّ

َّ
 بها نفوسُهم؛  وَال

ً
 أموالِهم على أتمِّ وجهٍ طيّبة

َ
ون زكاة والذين يؤدُّ

وبما أن سورة المؤمنون مكية وقد ذكرت فيها الزكاة فهذا يدل على أن الزكاة شرعت في العهدِ 

                                                           

 



 

 

3 

ون" لم
ُ
يّ،وفصلت أحكامها في العهد المدني، واستعمل لفظ "فاعل

ّ
شمّرِ لِدائها، المك

ّ
 به من الت

ُ
ا يؤذن

قويةِ وهو الِظهر في معنى الآية، ونوّه بالزّكاةِ الماليّةِ في خصالِهم لِنّها 
ّ
مُ في "للزكاة" على هذا للت

ّ
واللا

 
ُ
عليلِ، والزّكاة

ّ
م لِلت

ّ
اس، وقيل:اللا

ّ
فاتهم الماليّةِ التي هي مهادٌ لحسنِ معاشرتِهم للن  لتقويمِ تصرُّ

ٌ
مدرسة

 
ُ
ون الصّالحات زكاة

ُ
فس بالِخصِّ والتقديرِ: لِجلِ زكاة النفس فاعل

ّ
رُوجِهِمْ الن

ُ
ذِينَ هُمْ لِف

َّ
وَال

 
َ
ون

ُ
 تصل إلى الفواحش؛ أو مع غيرِهم كفاحشة قوم لوط  حَافِظ

َ
والذين يصونون فرُوجهم لكيلا

 الفرجِ 
ُ
 أوسع من معنى السّتر والزّنى وكلّ ما يفض ي إليهما من نظرٍ أو كشفٍ أو ميوعةٍ وغيرِ ذلك، وحفظ

شهّي 
ّ
وب أو من طريقٍ آخر كالت

ّ
 ولو فوق الث

ٌ
 هتك حرمته ثابتة

ّ
 لِن

ْ
ت

َ
ك
َ
وْ مَا مَل

َ
وَاجِهِمْ أ

ْ
ز
َ
ى أ

َ
 عَل

َّ
إِلا

يْمَانُهُمْ 
َ
 عن  أ

ٌ
 مع أزواجِهم أو إمائهم، و"ما ملكتِ أيمانُهم" كناية

ّ
حافظون لفروجهم على كلِّ حالٍ إلا

سرَيات الم
ُ
ساء المت

ّ
أخوذات من حربٍ مشروعة مع المشركين؛ ومن تولد منهن بعد ذلك، سمّين بذلك الن

شريع عرضًا وقد فصّل الِفذاذ 
ّ
 شأن المملوكِ أن يُقبض باليد اليُمنى المباركة، والآية ذكرت هذا الت

ّ
لِن

سرّي وأحكامه، وأنه ليس كما يتصوّرُه الكثير من المسلمين وغيرِهم مشر 
ّ
وعا من العُلماء حكمة الت

  3جنسيّا محضا
َ
ومِين

ُ
يْرُ مَل

َ
هُمْ غ إِنَّ

َ
د  ف

ّ
 في الاستمتاع بهنّ في حدود المشروع، وأك

َ
فإنّهم غيرُ معاتبين

ه شهوانيٌّ كما 
ّ
 من زادَ على زوجةٍ واحدةٍ أو نحوِ ذلك من المباح أن

ّ
 لِوهامِ السّطحيِين بأن

ً
الجملة إبطالا

وم المعناتّهم بذلك خيرُ البريّةِ 
ُ
حلَّ لهم ؛ وليق

ُ
مَنِ ى العكس يّ بأنّهم معاتبُون أشدَّ العتابِ في غير مَا أ

َ
ف

 
َ
عَادُون

ْ
ئِكَ هُمُ ال

َ
ول
ُ
أ
َ
لِكَ ف

َ
ى وَرَاءَ ذ

َ
غ
َ
ا من غيرِ طريق الزّواج الصّحيح أو  ابْت ومن طلبَ استمتاعًا جنسيًّ

 من قصرِ الم
ُ
سرِّي المشرُوع فذلك هو المعتدي على حُرماتِ الله، والصّيغة

ّ
ه الت

ّ
وصوف على الصّفةِ؛ وكأن

 هؤلاءِ، وجاء الكلام في هذهِ المسألةِ أطول لينبّهَ إلى خطورتها في تقويضِ دعائم 
َّ
 معتدٍ إلا

َ
ليسَ ثمّة

ربية الاجتماعيّةِ الحضاريّةِ التي تفرّد بها الإسلامُ 
ّ
الإيمان؛ وهي كما يظهرُ من أقوى أسبابِ حفظِ الت

مَ اليوم 
َ
ذِينَ هُمْ لِِ

َّ
 وَال

َ
اتِهِمْ وَعَهْدِهِمْ رَاعُون

َ
ودعوه من الِماناتِ إلى أصحابِها  ان

ُ
ون ما است والذينَ يؤدُّ

 عامّة شملت حقوق الله وحقوق العباد، والِمانات 
ُ
ويحفظون العهودَ التي أبرموها لا يُضيّعونها، والآية

ه لتوسّعه
ّ
 كالِسرارِ بين الخلطاء؛ ولعل

ً
ا هذا وردت بالجمع، وقيل: حسّية كانت كالِموال أو معنويّة

                                                           

 



 

 

4 

دُه عنها فالمضيّعُ للأمانة مضيّعٌ 
ّ
ه يغلب تول

ّ
اس والعهدُ مع الله، وقرن العهد مع الِمانةِ لِن

ّ
 الن

َ
الِمانة بين

فيس الذي لم يُودع 
ّ
 الِمانةِ دلّ بخلقه على نفسه العظيمةِ التي تأبى المسّ بالن

ُ
لِمرينِ عظيمينِ، وحافظ

 لكونه نفيسً 
َّ
 الوفاءِ بالعهدِ عندهُ إلا

ُ
وَاتِهِمْ ا عند صاحبِه خاف ضياعه؛ وكذا شأن

َ
ى صَل

َ
ذِينَ هُمْ عَل

َّ
وَال

 
َ
ون

ُ
  يُحَافِظ

ٌ
 مفاعلة

ُ
 بشروطها وأركانها وأعمالها، والمحافظة

ً
والذين يحرصُون على أداء صلواتهم تامّة

 بالخشوعِ ونبّهَ هنا إلى عموم المحافظة بلفظِ الجمعِ 
ً
 بداية

َ
لإفادةِ مبالغةٍ في الحفظِ، وذكرَ الصّلاة

ا للكلامِ وتحبيبًا له مع ما تنبيهًا إلى تعميمِها بالحفظِ؛ وفي تجدّدِ ذكرِها هذا ردٌّ للعجزِ على ال صّدرِ ضمًّ

 أوفر 
ٌّ
 آخر ما يُذكر له حظ

ّ
فيهِ من بيانٍ لِهمّيتها بين العباداتِ وأثرِها عليها وعلى دفعِ الموبقاتِ؛ على أن

"معرضون، فاعلون، حافظون" لإفادةِ 
ً
هن، وجاءت الفواصلُ السّابقة اسميّة

ّ
من القرارِ في الذ

 
ً
بوت وكانت هذهِ فعلا

ّ
 مضارعًا"يحافظون" لتقريرِ استمرارِهم على المحافظة الث

َ
ون

ُ
وَارِث

ْ
ئِكَ هُمُ ال

َ
ول
ُ
 أ

 
ً
 المذكورين قبلا

ّ
صفون بكلِّ تلك الصّفاتِ أولئك هم الفائزون؛ واستعمالُ اسم الإشارةِ مؤذنٌ بأن

ّ
المت

عظيم، والصّيغة صيغة 
ّ
 بما سيحكمُ به بعدُ؛ واختيارُه للبعيدِ لنكتةِ الت

َ
 جديرُون

َ
ه لا فوز

ّ
قصرٌ أفادَ أن

امّ 
ّ
فضّلِ الت

ّ
ه مشعرٌ بالت

ّ
ه أقوى أسبابه؛ ولِن

ّ
وك طريقِ هؤلاءِ، وعبّر بالإرثِ مجازًا عن الملك لِن

ُ
 بسل

َّ
إلا

ول من: 
ُ
عًا إلى ما سيق

ّ
د به تطل

ّ
 عليهم، وعدمُ ذكرِ المورُوث ول

َ
الِدُون

َ
فِرْدَوْسَ هُمْ فِيهَا خ

ْ
 ال

َ
ون

ُ
ذِينَ يَرِث

َّ
 ال

دينَ فيها لا يُخرجون منها ولا يَخرُجون، وأصلُ الفردوس البستان الذي
ّ
ةِ الفردوس مخل

ّ
نَ يفوزون بجن

 الدّاخلين فيها مراتب؛ 
ّ
ها حسب ما يقتضيه ظاهرُ الآية غيرَ أن

ّ
 كل

َ
 المؤمنين

ُ
ة
ّ
الواسع؛ سمّيت به جن

ا بل هي تفاضلٌ في ا مكانيًّ  علوًّ
َ
ةِ لا يلزمُ أن تكون

ّ
بيبُ يعي  والرّتبُ في الجن

ّ
عيم وخصائصه، والل

ّ
مزايا الن

اقية، وفي هذهِ  ةِ الرّ
ّ
 فردًا صالحًا لمكانةِ الجن

َ
 من لم يفز بتحصيلِ عظيمِ الخصالِ السّالفةِ لن يكون

ّ
أن

فِ للكلام.  ِ
ّ
ها ضربٌ من السّجعِ السّهلِ الملط

ُ
 الآياتِ وما يستقبل

 أطوارُ خلقِ الإنسان وتقرير البعثِ  .2

 
ْ
ق
َ
ل
َ
دْ خ

َ
ق
َ
ةٍ مِنْ طِينٍ )وَل

َ
ل
َ

 مِنْ سُلا
َ
سَان

ْ
ن ِ
ْ

ا الإ
َ
رَارٍ مَكِينٍ )12ن

َ
 فِي ق

ً
ة
َ
ف
ْ
ط
ُ
اهُ ن

َ
ن
ْ
مَّ جَعَل

ُ
ا 13( ث

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
مَّ خ

ُ
( ث

 
َ
مَّ أ

ُ
حْمًا ث

َ
امَ ل

َ
عِظ

ْ
ا ال

َ
سَوْن

َ
ك
َ
امًا ف

َ
 عِظ

َ
ة
َ
ضْغ

ُ ْ
ا الم

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
خ

َ
 ف

ً
ة
َ
 مُضْغ

َ
ة
َ
ق
َ
عَل

ْ
ا ال

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
خ

َ
 ف

ً
ة
َ
ق
َ
 عَل

َ
ة
َ
ف
ْ
ط
ُّ
 الن

َ
اهُ خ

َ
ن
ْ
أ
َ
ش

ْ
ا ن

ً
ق
ْ
ل

( 
َ
الِقِين

َ
خ
ْ
حْسَنُ ال

َ
ُ أ بَارَكَ اللََّّ

َ
ت
َ
رَ ف

َ
 )14آخ

َ
ون

ُ
ت يِّ
َ َ
لِكَ لم

َ
مْ بَعْدَ ذ

ُ
ك
َّ
مَّ إِن

ُ
 15( ث

َ
ون

ُ
بْعَث

ُ
قِيَامَةِ ت

ْ
مْ يَوْمَ ال

ُ
ك
َّ
مَّ إِن

ُ
( ث

(16( 
َ
افِلِين

َ
قِ غ

ْ
ل
َ
خ
ْ
ا عَنِ ال

َّ
ن
ُ
ائِقَ وَمَا ك رَ

َ
مْ سَبْعَ ط

ُ
ك
َ
وْق

َ
ا ف

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
دْ خ

َ
ق
َ
 .(17( وَل



 

 

5 

ا بأيدي المعرضين عن الإيمان ثمّ 
ً
 من خلقِ الإنسان أخذ

ً
 من دلائل قدرته بداية

ً
 يذكر الله جملة

ةٍ مِنْ طِينٍ بسببِ جهلهم بالمعبُود الحقّ 
َ
ل
َ

 مِنْ سُلا
َ
سَان

ْ
ن ِ
ْ

ا الإ
َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
دْ خ

َ
ق
َ
واِلله لقد خلقنا الإنسان من  وَل

م في "لقد"
ّ
ين هي الصّلصال، واللا

ّ
 في جوابِ قسمٍ مقدّرٍ؛ وفي هذا تأكيدٌ  صفوةٍ من مادّةِ الط

ٌ
اقعة و

 هنا مطلقٌ أراد به آدم 
ُ
 عنه، والإنسان

ُ
وردَ لتقرير ما غلبت الغفلة

ُ
 أ

ٌ
ة
ّ
، والسّلالة الخلاصة مشتق

عرةِ عن العجين، وفي هذا امتنانٌ على الإنسان 
ّ
يء عن غيرِه كسلِّ الش

ّ
لِّ وهو استخراج الش 

من السَّ

رَارٍ مَكِينٍ بإخراجه من العدم إلى الوجود 
َ
 فِي ق

ً
ة
َ
ف
ْ
ط
ُ
اهُ ن

َ
ن
ْ
مَّ جَعَل

ُ
ثمّ أجرينا خلق الإنسانِ ابتداءً من  ث

 
ّ
" ولد آدم الِوّل على سن

ً
طفة

ُ
زاوج وإلقاء الرّجلِ نطفته في رحمِ المرأةِ؛ وهو المرادُ بالقرارِ المكين، و"ن

ّ
ةِ الت

ابت 
ّ
طفة، والمكين الث

ُ
صب على الحالِ بدلالةِ مخالفةِ الفعلِ من الخلقِ إلى الجعلِ؛ أي وضعناهُ وهو ن

ُ
ن

ا للمحلِّ بصفةِ 
ً
طفة؛ ووصف الرّحم به مجازًا وصف

ّ
الحالِّ فيه، وسمّي الرّحم في مكانٍ وهو هنا الن

ة 
ّ
نعّم كما أثبت علماء الِجن

ّ
قض ى فيه أفضل فترات العمر على أكمل الرّاحة والت

ُ
ه ت

ّ
بالقرارِ المكين لِن

 
ً
ة
َ
ق
َ
 عَل

َ
ة
َ
ف
ْ
ط
ُّ
ا الن

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
مَّ خ

ُ
  ث

ّ
طفة حيوانٌ منويٌّ لا يُرى إلا

ّ
طفة إلى مرحلةِ العلقةِ، والن

ّ
حوّلُ الن

ُ
ثمّ ن

قُ في جدارِ الرّحم، ونسبَ هذه الِفعال بالمكبّرات له رأ
َ
 أشبه بالدّم الجامد تعل

ٌ
سٌ وذنبٌ، والعلقة قطعة

ى في إذنِ خروجه من صلبِ أبيه 
ّ
امّ بخلقِ الإنسان في كلِّ مراحله حت

ّ
 لتفرّدِه الت

ً
ها إلى الله إشارة

ّ
كل

 
ً
ة
َ
 مُضْغ

َ
ة
َ
ق
َ
عَل

ْ
ا ال

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
خ

َ
 إلى مضغةٍ، وهي  ف

َ
 لحمٍ بقدرِ ما يُمضغ؛ يرى وهكذا نحوّلُ العلقة

ُ
قطعة

 عليها آثارًا كأنّها المضغ؛ 
ّ
 أيضًا بأن

ُ
كتة وأثبتتِ الكاميرات المجهريّة

ّ
القدماء بأنّها سمّيت بذلك لهذه الن

ها تمهيدٌ لظهورِ العظام 
ّ
امًاولعل

َ
 عِظ

َ
ة
َ
ضْغ

ُ ْ
ا الم

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
خ

َ
ل  ف

ّ
ى يتشك

ّ
وبعدها ننش ئ العظام على المضغةِ حت

فريع الآتي: هيكلُ الإنسا
ّ
دُه الت

ّ
، وهذا ما يؤك

ً
 وعظما

ً
حْمًان وتبدأ طبيعته لحما

َ
امَ ل

َ
عِظ

ْ
ا ال

َ
سَوْن

َ
ك
َ
 ف

ا بلا كسوةٍ بل بيّن صورتَها بعد 
ً
حم؛ وليس المراد بقيت العظامُ حين

ّ
ه بالل

ّ
وسترنا العظام في الجسدِ كل

ياب، واختار العطف تمامِ تحوّلها عن المضغةِ، وعبّر بالاكتساء على سبيلِ الاستعارةِ 
ّ
لهيئةِ إلباس الث

قُ كمال 
ّ
حق

ُ
 الارتباطِ بين المراحل التي ت

ُ
 المراد هنا بيان

ّ
ا لما في فواتح سورةِ الحجِّ لِن

ً
بالفاءِ هنا خلاف

 في كلِّ أحوالِهم.
ً
ه تعالى لم يكن عن الخلقِ غافلا

ّ
نبيهِ الآتي أن

ّ
 للت

ً
 الخلق؛ مناسبة

وفي هذه الآية إعجاز علمي باهر حيث ذكر مراحل خلق الإنسان بدقة متناهية في زمن لم توجد  

فيه مجاهر، ومن ناحية أخرى فقد أثبت القرآن في هذه الآية أن خلق العظام متقدم على خلق اللحم، 



 

 

6 

ا أن وهو خلاف ما كان سائدا حتى عند الِطباء من أن اللحم خلق قبل العظام، ولم يكتششف قطعي

ا العظم سابق في الوجود إلا في القرون المتأخرة، بينما القرآن الكريم سابق إلى ذلك 
ً
ق
ْ
ل
َ
اهُ خ

َ
ن
ْ
أ
َ
ش

ْ
ن
َ
مَّ أ

ُ
ث

رَ 
َ
 إلى تمام الخلقِ  آخ

ٌ
ا آخر" إشارة

ً
ا، و"خلق ا تامًّ

ً
ثمّ بعثنا الحياة فيه بنفخِ الرّوحِ فخرج إلى الدّنيا خلق

حوّل الِخير ت
ّ
 الت

َ
 شدّة

ّ
ا وحسنه وكأن حوّلٌ من جنسٍ إلى غيرِه؛ كيف لا وقد صار ينطقُ ويسمع ويبصر حرًّ

 بأمّه 
ً
 وكلٌّ جهازٍ فيه إلى مهمّته يسير بعد أن كان موصولا

َ
الِقِين

َ
خ
ْ
حْسَنُ ال

َ
ُ أ بَارَكَ اللََّّ

َ
ت
َ
ثناءٌ من الله  ف

ا، وهو تعليمٌ لن
ً
ه تعالى وتعاظم قدرُه حيث كان أحسن الخالقين خلق

ّ
ا بأن نثني عليه كما على نفسه بأن

ق الغرض من بيانِ دلائل قدرته 
ّ
ق ليحق

ُ
 شأن الإله أن يخل

ّ
نويه بأن

ّ
ناء الت

ّ
 الث

ُ
يثني على نفسه، ومناسبة

 الصّنعة؛ كقوله لعيس ى 
ُ
صويرُ وإحسان

ّ
قُ مِنَ  :واستحقاقه للعبادة، والخلقُ هنا الت

ُ
ل
ْ
خ
َ
 ت
ْ
وَإِذ

يْرِ 
َّ
ةِ الط

َ
هَيْئ

َ
ينِ ك ِ

ّ
ق "تبارك" أي لم يبين في أي ش يء تبارك، وكذلك [110]المائدة:  الط

ّ
، ولم يصرّح بمتعل

 لم يصرح بمتعلق"الخالقين" لإفادةِ تعميم أثرِ الفعلين 
َ
ون

ُ
ت يِّ
َ َ
لِكَ لم

َ
مْ بَعْدَ ذ

ُ
ك
َّ
مَّ إِن

ُ
اس  ث

ّ
كم أيّها الن

ُّ
وكل

 
َ
 للمخاطبين

ً
د الكلام تنزيلا

ّ
ما أك

ّ
 من يُنكرُ الموت وإن

َ
بعد نشأتكم وانقضاء عمركم ستموتون، وليس ثمّة

 كانوا لا يترجمون ذلك بالإيمان والعمل الصّالح، وهنا التفاتٌ عن الغيبةِ"خلقنا، 
ُ
 من ينكرُه حيث

َ
منزلة

 جعلنا، كسونا، أنشأنا" إلى الخِطاب"إن
ً
خويفِ فناسبَ الخطاب، وذكر الموت توطئة

ّ
 المقام للت

ّ
كم" لِن

 لقوله: 
َ
ون

ُ
بْعَث

ُ
قِيَامَةِ ت

ْ
مْ يَوْمَ ال

ُ
ك
َّ
مَّ إِن

ُ
كم إذا حان يوم القيامة ستخرجون من قبُورِكم للحسابِ  ث

ّ
وكل

ا على منكري البعث، وبتمام البعث اكتملت تسع مراحل ان أكيد هنا ردًّ
ّ
تقل والجزاء، واستعمل الت

يء لا يُعجزه أن يعيدهُ؛ والذي خلق الإنسان عبر 
ّ

عبرها الإنسان، وهنا دليلان على البعثِ؛ فالبادئ للش 

ه ليومٍ يحاسبُه فيه. ه يُعدُّ
ّ
 كلِّ هذه المراحل لا شكَّ أن

 خلقه لعظيم المخلوقات لا يغفله عن 
ّ
ومن خلقِ الإنسانِ يعرجُ إلى خلقِ السّماوات لينبّه بأن

ائِقَ وَ دقيقها  رَ
َ
مْ سَبْعَ ط

ُ
ك
َ
وْق

َ
ا ف

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
دْ خ

َ
ق
َ
ولقد أبدعنا في العالم العلويِّ فوقكم السّمواتِ السّبع  ل

رائق" صيغة منتهى الجموع 
ّ
 في جوابٍ لقسمٍ مقدّرٍ، وسمّاها بـ "الط

ٌ
اقعة العظام، و"لقد" كسابقتها و

 عل
ً
عال إذا جعل بعضها فوق بعضٍ تسمية

ّ
 الن

َ
ى سبيلِ الاستعارةِ،لِن كل سماء لـ "طريقةٍ"؛ من طارق

ارِقِ فوق الآخرى، وقيل: لِنّها طريقُ الكواكب، وفي القرآن: 
َّ
مَاءِ وَالط ارق:  وَالسَّ

ّ
ارق السّائرُ  [1]الط

ّ
والط

أمّل لإبصارِ عظمةِ الله من خلالها 
ّ
ظرِ والت

ّ
وميّتها دعوة إلى الن

ُ
في طريقٍ، وذكرُ الفوقيّة"فوقكم" مع معل



 

 

7 

 
َّ
ن
ُ
 وَمَا ك

َ
افِلِين

َ
قِ غ

ْ
ل
َ
خ
ْ
 بهم؛  ا عَنِ ال

ٌ
نا لاحقة

ُ
وقات من الإنسِ وغيرِهم فرعايت

ُ
ولم نغفل عن بقيّةِ المخل

لاعه على أعمالِهم، ولم يقل: 
ّ
ه تضمّن أيضًا تنبيهًا إلى اط

ّ
أويل، ويحتملُ أن

ّ
 أنسب بهذا الت

ُ
والسّياق

ه وفي هذا ما يق
َ
ا خلق

ّ
 كن

ُ
ل سببَ رعايته لنا حيث

ّ
كر. عنكم؛ ليعل

ّ
 تض ي الش

 الله علينا بنعمةِ الماء والِنعام والفلك  .3
ُ
 امتنان

( 
َ
ادِرُون

َ
ق
َ
هَابٍ بِهِ ل

َ
ى ذ

َ
ا عَل

َّ
إِن رْضِ وَ

َ ْ
اهُ فِي الِ

َّ
ن
َ
سْك

َ
أ
َ
دَرٍ ف

َ
مَاءِ مَاءً بِق ا مِنَ السَّ

َ
ن
ْ
زَل
ْ
ن
َ
أ مْ 18وَ

ُ
ك
َ
ا ل

َ
ن
ْ
أ
َ
ش

ْ
ن
َ
أ
َ
( ف

مْ فِيهَا
ُ
ك
َ
ابٍ ل

َ
عْن

َ
خِيلٍ وَأ

َ
اتٍ مِنْ ن

َّ
 ) بِهِ جَن

َ
ون

ُ
ل
ُ
ك
ْ
أ
َ
 وَمِنْهَا ت

ٌ
ثِيرَة

َ
وَاكِهُ ك

َ
اءَ 19ف

َ
ورِ سَيْن

ُ
رُجُ مِنْ ط

ْ
خ
َ
 ت
ً
جَرَة

َ
( وَش

( 
َ
كِلِين

ْ
هْنِ وَصِبْغٍ لِلْ  بِالدُّ

ُ
بُت

ْ
ن
َ
افِعُ 20ت

َ
مْ فِيهَا مَن

ُ
ك
َ
ونِهَا وَل

ُ
ا فِي بُط مْ مِمَّ

ُ
سْقِيك

ُ
 ن
ً
عِبْرَة

َ
عَامِ ل

ْ
ن
َ ْ
مْ فِي الِ

ُ
ك
َ
( وَإِنَّ ل

 وَمِنْ 
ٌ
ثِيرَة

َ
 )ك

َ
ون

ُ
ل
ُ
ك
ْ
أ
َ
 )21هَا ت

َ
ون

ُ
حْمَل

ُ
كِ ت

ْ
ل
ُ
ف
ْ
ى ال

َ
يْهَا وَعَل

َ
 .(22( وَعَل

ا فصّل في خلقِ الإنسانِ وأشار إلى عموم الكون بالسّماوات نوّه إلى سببِ الحياةِ وهو الماء 
ّ َ
وَلم

 ٍدَر
َ
مَاءِ مَاءً بِق ا مِنَ السَّ

َ
ن
ْ
زَل
ْ
ن
َ
أ علومةٍ؛ ليست وأنزلنا ماء الغيثِ من السّحاب فوقكم بمقادير م وَ

عبيرُ بالجمعِ"وأنزلنا" والمنزلُ واحدٌ مجازٌ عن 
ّ
ا، والت

ً
ا وليست بقليلةٍ فتُهلك جفاف

ً
بكثيرةٍ فتُهلك غرق

قدير مزيدُ 
ّ
العظمةِ والقوّةِ التي هي من أثر الجماعة؛ وهو تعبيرٌ ناسبَ نظام نزولِ الماء البديع، وذكر الت

ه في الاصطلاح 
ُ
اهُ فِي القرآني أن يكون مناسبًا للحاجة بخلافِ الإمطارِ بيانٍ للإنزالِ الذي أصل

َّ
ن
َ
سْك

َ
أ
َ
ف

رْضِ 
َ ْ
خزين في باطِن الِرض لتأخذوا منه حسب الحاجةِ وقت الحاجةِ، وفي نظام  الِ

ّ
ويسّرنا له سبل الت

 نزولِ ماءِ الغيث عبر كلِّ مراحله ما يدلُّ على قدرةِ الله الباهرةِ وعظيمِ حكمته 
َ
ا عَل

َّ
إِن هَابٍ بِهِ وَ

َ
ى ذ

 
َ
ادِرُون

َ
ق
َ
ا كما قدرنا على إنزال الماء وإسكانه في الِرض قادرُون على أن نجعله يغورُ في أعماقِ  ل

ّ
وإن

فخيمِ؛ أي 
ّ
عدية أي: على إذهابه، وتنكيرُ ذهابٍ للت

ّ
 لاستخراجه، وباء "به" للت

ً
الِرض فلا تملكون حيلة

ه وتتعدّد، وأسلوب الآية
ُ
 أحوال

ُ
وكيدِ وذكر القدرةِ وغيرِ ذلك  إذهابًا تختلف

ّ
في ابتدائه بنون العظمة والت

  4تضمّن تهديدًا،
ّ
 لنا على شكرِ الله عليها لِن

ً
عمِ ينبّهُ إلى مثل هذا تربية

ّ
والقرآن ما فتئ في سياقِ ذكرِ الن

ابٍ ذلك سبب حفظها 
َ
عْن

َ
خِيلٍ وَأ

َ
اتٍ مِنْ ن

َّ
مْ بِهِ جَن

ُ
ك
َ
ا ل

َ
ن
ْ
أ
َ
ش

ْ
ن
َ
أ
َ
يّب بساتين  ف

ّ
فأخرجنا لكم بالماءِ الط

                                                           



 التحرير والتنوير
 



 

 

8 

خيل المتنوّع والِعناب المختلفة، والإنشاء شمل الإبداع الِوّل ثمّ إفهام الله 
ّ
ذات بهجةٍ بما فيها من الن

 الزّيتون 
َ
خيل والِعناب وشجرة

ّ
، وخصّ الن ى يستمرَّ

ّ
اس بسبله حت

ّ
كرِ لشهرتها عبر  -فيما يأتي–الن

ّ
بالذ

ا
ً
 مع ما لا يخفى من منافعها الكثيرةِ  العالم قديمًا وحديث

ٌ
ثِيرَة

َ
وَاكِهُ ك

َ
مْ فِيهَا ف

ُ
ك
َ
ات  ل

ّ
لكم في الجن

 
ُ
ذ
ّ
 ما يتلذ

ُ
أفرادُها، وتكريرُ "لكم" جاء لإثباتِ امتنانه علينا، والفاكهة  نوعُها و

ُ
 من حيث

ٌ
فواكه كثيرة

مارِ فإن قصدَ به القوت ابتداءً صارَ طعامًا؛ 
ّ
هُ به من الث

ّ
وعلى هذا فالتمرُ والعنب بعضُ بأكله ويتفك

 وبعضُها طعامٌ، وقابل كثرة الفواكه بالماءِ الواحد تنبيهًا إلى عظمةِ إبداعه في إخراج 
ٌ
أحواله فاكهة

وَمِنْهَا الِنواع من أصلٍ واحدٍ، وكلُّ هذا تنبيهٌ إلى نعمةِ الاستمتاع بمنظرِها المبهِج ولذلك قال بعدها: 

 
َ
ون

ُ
ل
ُ
ك
ْ
أ
َ
لِكلكم فتستمتعون بمختلِف المذاقِ بعد استمتاعكم بمختلِف الِلوان، ونكتة  ومنها تأخذون  ت

 الِكل منها أدوم بالادّخارِ ويتنوّعُ باختلافِ هيئةِ استغلاله ومكانِه 
ّ
نبيه إلى الِكل أيضًا لِن

ّ
 الت

ً
جَرَة

َ
وَش

اءَ 
َ
ورِ سَيْن

ُ
رُجُ مِنْ ط

ْ
خ
َ
ون المباركة، وا ت

ُ
 الزّيت

َ
 أوّل مرّةٍ بأنّها وأنشأنا بالماءِ شجرة

ُ
شأة

ّ
لخرُوج هنا أريد به الن

 وكان أوّل اكتشافٍ  5كانت في طور سيناء فتوسّعت مناطق غرسها؛
ٌ
أو هو خروجُ اكتشافٍ أي هي قديمة

 الاسم أن يلحق 
ُ
صريحِ باسمها إذ شأن

ّ
أويلين يناسبُ عدم الت

ّ
 نفعٍ في طورِ سيناء، وكلا الت

ُ
بأنّها ذات

ن بعدُ، وعبّر بالمضارع"
ّ
فن

ّ
وج الت

ُ
 ذكرِ مصدرِ المنت

َ
تخرج" لاستحضارِ ذلك الخروج العجيب، ولعلّ فائدة

جرةِ 
ّ
ف  !في تسويقه؛ وما أكثر منافع تلك الش

ّ
 فوائدها العظيمة لم تتوق

ّ
جرةِ تنويهًا بأن

ّ
وعبّر بعموم الش

ون 
ُ
 إليه تضمّنت تنبيهًا إلى خاصّيّة الزّيت

ُ
ور الجبل؛ والإشارة

ّ
ى في المناطق  على ثمرتِها، والط

ّ
في نشأته حت

 الوعرة 
َ
كِلِين

ْ
هْنِ وَصِبْغٍ لِلْ  بِالدُّ

ُ
بُت

ْ
ن
َ
 منها إدامُ  ت

ُ
 الكثيرة منافعه، كما يكون

َ
جرة الزّيت

ّ
خرجُِ تلك الش

ُ
ت

طعامكم، والدّهن أعمّ من الصّبغ فيشملُ الِكل وغيرهُ؛ وخصَّ الصّبغ للأكلِ كما هو ظاهرُ الآية؛ وإن 

فظي
ّ
ا لا يكادُ يختلف، وأصلُ الصّبغ ما يلوّن به واستعمل هنا لإدامِ المأكولاتِ كان مدلول الل غويًّ

ُ
ن ل

 لهيئةِ تلوّنها به، والباء في"بالدهن" بمعنى مع، أي 
ً
 .مع الدهن ،أو الباء للتعدية أى تنبت الدهناستعارة

 
ً
حوم المأكولة ومنفعةِ ركوبها إضافة

ّ
 إلى نعمةِ الِنعام ومنافعها من الِلبانِ المشروبة والل

ُ
ويتطرّق

ى المنافع 
ّ
ونِهَاإلى شت

ُ
ا فِي بُط مْ مِمَّ

ُ
سْقِيك

ُ
 ن
ً
عِبْرَة

َ
عَامِ ل

ْ
ن
َ ْ
مْ فِي الِ

ُ
ك
َ
اس في الِنعام عظة  وَإِنَّ ل

ّ
ولكم أيّها الن

                                                           





 

 

9 

رُوعها من الِلبان، والِنعامُ في عُرف العرب الإبل؛ ويتبعُها البقر لكم من خلالِ ما تستخلصونه من ض

 
ّ
ه قال: إن

ّ
 للأنظارِ من الفوائدِ المادّيّةِ إلى الفوائدِ الرّوحيّةِ وكأن

ً
أكيد تحويلا

ّ
والضّأن والمعز، وجاء بالت

ةِ خلقها دليلٌ على عظمةِ 
ّ
ه في دق

ّ
؛ ومن ذلك أن

ً
رُوا فيها أوّلا

ّ
الخالقِ وانفراده بالخلقِ،  لكم فيها لعبرًا فك

 من العبورِ لِنّها تأخذ بصاحبِها من شقِّ الجهلِ إلى شقِّ العرفان 
ٌ
يء؛ مأخوذة

ّ
و"العبرة" الدّليلُ على الش 

 
ٌ
ثِيرَة

َ
افِعُ ك

َ
مْ فِيهَا مَن

ُ
ك
َ
ولكم مختلف المنافعِ من الِنعام قبل ذبحها كالحمل عليها والابتهاجِ  وَل

 الاستفادةِ من أغلبِ أجزائها وبالمالِ الحاصلِ من بيعها بمنظرِها؛ وبعدَ ذبحها ب
َ
ون

ُ
ل
ُ
ك
ْ
أ
َ
 وَمِنْهَا ت

ى الهيئاتِ وعلى متعدّد الحالات 
ّ
وتستمتعون بالِكلِ من لحومها المختلِفة؛ بطرقِ تحضيرٍ متنوّعةٍ في شت

يْهَا
َ
ون إلى أماكن يشقُّ عليكم بلوغها، وهنا أرا وَعَل

ُ
؛ ولا ضير وعلى ظهورِ الِنعامِ تحمل

ً
د الإبل خاصّة

 أن يحمل هذا المقطع على غيرِ ما حمل عليه ما سبق 
َ
ون

ُ
حْمَل

ُ
كِ ت

ْ
ل
ُ
ف
ْ
ى ال

َ
كما تحملون على السّفنِ  وَعَل

قلِ 
ّ
 به، وبذكره للسّفن جمع بين الن

ٌ
ه مرتبط

ّ
العظيمةِ المتنوّعة، والحمل شمل الرّكوب وحمل المتاع لِن

، وفي حياةِ الِ بح وما البرّيِّ والبحريِّ
ّ
نعام ومعاشرتها لغيرِها من جنسها وطريقةِ أكلها وحالها عند الذ

 للمتأمّلين يقرؤون بها حياتهم ومعادهم.
ٌ
 بعدهُ من طبخٍ وشواءٍ وغيرِ ذلك عبرٌ نفيسة

 نوحٍ  .4
ُ
 مع قومه  قصّة

 ِوْم
َ
الَ يَا ق

َ
ق
َ
وْمِهِ ف

َ
ى ق

َ
وحًا إِل

ُ
ا ن

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
دْ أ

َ
ق
َ
 )وَل

َ
ون

ُ
ق
َّ
ت
َ
 ت

َ
لا
َ
ف
َ
يْرُهُ أ

َ
هٍ غ

َ
مْ مِنْ إِل

ُ
ك
َ
َ مَا ل الَ 23اعْبُدُوا اللََّّ

َ
ق
َ
( ف

اءَ 
َ
وْ ش

َ
مْ وَل

ُ
يْك

َ
لَ عَل ضَّ

َ
ف
َ
 يَت

ْ
ن
َ
مْ يُرِيدُ أ

ُ
ك
ُ
ل
ْ
رٌ مِث

َ
 بَش

َّ
ا إِلا

َ
وْمِهِ مَا هَذ

َ
رُوا مِنْ ق

َ
ف
َ
ذِينَ ك

َّ
 ال

ُ َ
لأ
َ ْ
 مَا الم

ً
ة
َ
ئِك

َ
زَلَ مَلا

ْ
ن
َ َ
ُ لِ  اللََّّ

ا بِ 
َ
 )سَمِعْن

َ
لِين وَّ

َ ْ
ا الِ

َ
ا فِي آبَائِن

َ
ى حِينٍ )24هَذ صُوا بِهِ حَتَّ رَبَّ

َ
ت
َ
 ف
ٌ
ة
َّ
 رَجُلٌ بِهِ جِن

َّ
 هُوَ إِلا

ْ
 (25( إِن

بعد بيان دلائِل قدرةِ الله في الخلقِ شرعَ في بيانِ أحوالِ بعضِ الِنبياء السابقين مع أممهم ابتداءً 

ر  من نوحٍ 
ُ
 ما سيذك

ّ
 أن

ُ
 مع قومه؛ والمناسبة

َ
من أحوالِ تلك الِمم كان شبيهًا بأحوالِ المخاطبين

ه انتهى بالفلك ثمّ شرع في قصّة نوحٍ 
ّ
ى بالآياتِ السّابقةِ، ومن لطيفِ الانتقال أن

َ
وحًا إِل

ُ
ا ن

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
دْ أ

َ
ق
َ
وَل

وْمِهِ 
َ
 المراد بقومه أهل  ق

ُ
والله لقد بعثنا رسُولنا نوحًا إلى قومه؛ ولا يُعلم نبيٌّ عاصرَ نوحًا، فيكون

كّ 
ّ
 الش

ّ
 من عبرٍ لِن

ُ
 في قسمٍ مقدّرٍ؛ ولعلّ فائدته تأكيدُ ما تضمّنته القصّة

ٌ
اقعة مُ في "لقد" و

ّ
زمانه، واللا

وْمِ اعْبُدُوا وجدهُم على عبادةِ غيرِ الله في القصّةِ مبطلٌ للاعتبارِ بها، وهنا يلزمُ تقديرٌ أي: ف
َ
الَ يَا ق

َ
ق
َ
ف

 َ  إلى امتثالِه  اللََّّ
ٌ
عقيبِ إشارة

ّ
عبيرُ بفاءِ الت

ّ
وا لله وحدهُ، والت

ُ
فخاطبهم داعيًا إيّاهُم: يا قومِي أذعن



 

 

10 

شنيع التي قد ت
ّ
ا أوصاف الت

ً
هم به تارك

ُ
ف به، وناداهُم بألطفِ ما يربط ِ

ّ
ل
ُ
ح فيهم الحريص لتبليغِ ما ك

ُ
صل

 بدعوتهم إلى الله شأن الرّسلِ في توجيهِ أقوامهم؛ إذ 
َ
رُ عنه، وبدأ

ّ
تحبيبًا لدينِ الله وتنزيهًا له عمّا ينف

 لله هو المقصدُ الِسمى من إيجادِهم 
ُ
يْرُهُ الإذعان

َ
هٍ غ

َ
مْ مِنْ إِل

ُ
ك
َ
ليس لكم إلهٌ سواهُ يستحقُّ  مَا ل

 
ّ
 "إله" في سياقِ الن

ُ
كرة

ّ
ون العبادة، والن

ُ
في، وقومُ نوحٍ يعرف

ّ
عميم؛ و"من" صلة لتأكيدِ الن

ّ
فيِ أفادت الت

 الله بدليلِ قولهم: 
ً
ة
َ
ئِك

َ
زَلَ مَلا

ْ
ن
َ َ
ُ لِ اءَ اللََّّ

َ
وْ ش

َ
صُ في إبطالِ عبادةِ كلِّ معبودٍ غير  وَل

ّ
 نوحٍ لهم تتلخ

ُ
فدعوة

جاهِ بالعبادةِ لله الواحد 
ّ
 الله والات

َ
ون

ُ
ق
َّ
ت
َ
 ت

َ
لا
َ
ف
َ
  أ

ُ
ون الله وتحذرُون عذابه؛ والاستفهامُ أفلا تخاف

وبيخ فهو لا ينتظرُ منهم جوابًا.
ّ
 محمولٌ على معنى: الزّجرِ والت

رُوا مِنْ الكافرُون على رسُولهم مخاطبين بعضهُم:  ردّ وجهاءُ قومِ نوحٍ 
َ
ف
َ
ذِينَ ك

َّ
 ال

ُ َ
لأ
َ ْ
الَ الم

َ
ق
َ
ف

وْمِهِ 
َ
نبيه على معاجلتهم  ق

ّ
عقيبِ للت

ّ
وا واستعمل فاء الت  القوم؛ سمُّ

ُ
 أشراف

ُ
في تكذيبِ رسُولهم، والملأ

فرهم احترازًا من الِشراف المؤمنين على 
ُ
ر ك

َ
ك
َ
 منهم، وذ

ً
بذلك لامتلاء المجالس بهم وامتلاء العيون رهبة

ه استحبابُهم البقاء على الكفر 
ّ
تهم؛ وليبيّن سببَ إعراضهم أن

ّ
مْ قل

ُ
ك
ُ
ل
ْ
رٌ مِث

َ
 بَش

َّ
ا إِلا

َ
 ليس نوحٌ إ مَا هَذ

ّ
لا

 نوحًا بينهم يسمعُ ردّهُم، 
ّ
 بـ"هذا" دليلٌ على أن

ُ
 منكم له ما لديكم من الصّفاتِ البشريّةِ، والإشارة

ً
واحدا

ى إنّهم استغنوا عن اسمه اكتفاءً بالإشارةِ إليه، وهذا 
ّ
حقيرِ حت

ّ
وهذا الإخبار مستعملٌ في إفادةِ الت

ى لو لم
ّ
ه حت

ّ
 بأن

ً
ت به الِمم جاهلة

َّ
ه محضُ ابتلاءٍ  الاحتجاج كم ضل

ّ
يكونوا بشرًا لوقع الاحتجاج؛ ثمّ إن

مْ أرادهُ الله 
ُ
يْك

َ
لَ عَل ضَّ

َ
ف
َ
 يَت

ْ
ن
َ
  يُرِيدُ أ

ٌ
 شرفٍ أو رياسةٍ عليكم، وهذا الرّدُّ مسارعة

ُ
أحبَّ أن تكون له مزيّة

 ا
ّ
ا لبقاءِ الِتباع؛ فإن

ً
 للرّأي العامِّ ضمان

ً
ا على المنصب وتضليلا

ً
لدّاعية إلى في إطلاقِ الحُكم حفاظ

 
َ
 عند أولي الزّعامةِ يرون

ٌ
 نفسيّة

ٌ
ه البشريّة كغيرِه، وهذهِ حالة

ُ
 بخصالِه وإن بدت هيأت

َ
الفضيلةِ قد تميّز

ا بسلطتِهم   كلَّ دعوةٍ مسًّ
ً
ة
َ
ئِك

َ
زَلَ مَلا

ْ
ن
َ َ
ُ لِ اءَ اللََّّ

َ
وْ ش

َ
،  وَل

ً
ولو شاء الله إنزال وحيٍ لنا لبعث إلينا ملائكة

 
ٌ
 في  ومفعُولُ شاءَ محذوف

ً
لدلالةِ "لو" عليهِ تقديرُهُ: إنزالَ، وما أبعد ضلال هؤلاءِ إذ استغربُوا نبوّة

 للحجر
ً
وا ألوهيّة

ُ
 لِلعذاب؟ وبعد تكذيبِهم  !البشر وأثبت

ّ
 لهم إلا

ُ
وا نزول الملائكةِ؛ وهل تنزلُ الملائكة وأحبُّ

كذيب للدّعوة 
ّ
ا فِي للدّاعي وجّهُوا الت

َ
ا بِهَذ

َ
 مَا سَمِعْن

َ
لِين وَّ

َ ْ
ا الِ

َ
  آبَائِن

َ
 الِلوهيّة

ّ
لم نسمع في تاريخنا بأن

 عودُ الإشارةِ إلى شخصِ نوحٍ أو آخرِ ما ذكر وهو الرّسالة؛ أي ما سمعنا 
ُ
تنفردُ في إلهٍ واحدٍ، ويجوز

هم من الِخبار، 
َ
غ
َ
 في بشرٍ، والسّماعُ مستعملٌ في معنى ما بل

ُ
برسالة نوح أو ما سمعنا برسالة تكون



 

 

11 

 الاحتجاج والم
ّ
ه: "الِوّلين" لإفادة عموم من سبقَ منهم، وأنت خبيرٌ بأن

ُ
رادُ بالآباء عموم الِجداد؛ وقول

 على عدمِ وجوده؛ إذ قد يكون تقصيرًا في البحثِ وغيرِ ذلك 
ً
يءِ ليس دليلا

ّ
 هُوَ بعدمِ السّماع بالش 

ْ
إِن

 
ٌ
ة
َّ
 رَجُلٌ بِهِ جِن

َّ
 نوحٌ بخرُوجه المفاجئ ه إِلا

ُ
 ممسُوسًا من لا يكون

ّ
ا جميعًا في ضلالٍ إلا

ّ
ذا ورُؤيته لنا بأن

نكير 
ّ
هور، والت

ّ
 طبيعتَهم تأبى الظ

ّ
" من جَنَّ عليهِ إذا سترهُ ومنه الجنون؛ سمّي به الجنُّ لِن

ٌ
ة
ّ
، و"جِن الجنِّ

 كذبهم بدلالةِ 
ُ
 ذلك يكشف

َ
 "جنة" لإفادةِ نوعٍ من الجنونِ وليس الجنون الكامل تحرّزًا من وصفٍ فوق

 العنادِ طغى 
ُ
ما فيضان

ّ
 عنِ الجنونِ، وإن

ً
 عقلٍ فضلا

ُ
بيعيّة، وليس في الرّسل نقصان

ّ
حالِ نوحٍ الط

وا حُكمًا بناءً على مظهرٍ جديدٍ لم يعهدُوه 
ُ
ى أطلق

ّ
ى حِينٍ عليهم حت صُوا بِهِ حَتَّ رَبَّ

َ
ت
َ
وه  ف

ُ
فلا تستعجل

مٌ 
ّ
عنيف إلى حين يرجعُ إلى صوابِ عقله؛ وفي هذا تهك

ّ
 حكمةٍ كما قد يتبادرُ، أو تربّصُوا  بالت

ُ
لا تصرّف

 الاستعجالِ بالاستجابةِ له كي لا 
ُ
 كلامنا؛ وفي هذا تفويت

َ
ى يظهرَ جنونه واضحًا فتعلموا صدق

ّ
حت

 زمان غير محدّدةٍ. 
ُ
ا لفرصٍ أفضل، والحين مدّة

ً
ربّصُ الانتظارُ تحيّن

ّ
 يكسب أتباعًا، والت

 قو  إنجاء نوحٍ  .5
ُ
المينومن معه وإغراق

ّ
 مه الظ

( ِبُون
َّ
ذ
َ
صُرْنِي بِمَا ك

ْ
الَ رَبِّ ان

َ
ا  (26ق

َ
مْرُن

َ
ا جَاءَ أ

َ
إِذ

َ
ا ف

َ
ا وَوَحْيِن

َ
عْيُنِن

َ
كَ بِأ

ْ
ل
ُ
ف
ْ
عِ ال

َ
نِ اصْن

َ
يْهِ أ

َ
ا إِل

َ
وْحَيْن

َ
أ
َ
ف

 مَنْ سَبَقَ 
َّ

كَ إِلا
َ
هْل

َ
يْنِ وَأ

َ
ن
ْ
وْجَيْنِ اث

َ
لٍّ ز

ُ
كْ فِيهَا مِنْ ك

ُ
اسْل

َ
ورُ ف

ُّ
ن
َّ
ارَ الت

َ
ذِينَ وَف

َّ
اطِبْنِي فِي ال

َ
خ
ُ
 ت

َ
وْلُ مِنْهُمْ وَلا

َ
ق
ْ
يْهِ ال

َ
عَل

( 
َ
ون

ُ
رَق

ْ
هُمْ مُغ مُوا إِنَّ

َ
ل
َ
ا مِنَ 27ظ

َ
ان جَّ

َ
ذِي ن

َّ
ِ ال

حَمْدُ لِِلَّّ
ْ
لِ ال

ُ
ق
َ
كِ ف

ْ
ل
ُ
ف
ْ
ى ال

َ
 وَمَنْ مَعَكَ عَل

َ
ت

ْ
ن
َ
 أ

َ
وَيْت

َ
ا اسْت

َ
إِذ

َ
( ف

( 
َ
ين الِمِ

َّ
وْمِ الظ

َ
ق
ْ
نِي 28ال

ْ
زِل
ْ
ن
َ
لْ رَبِّ أ

ُ
 )( وَق

َ
زِلِين

ْ
ن
ُ ْ
يْرُ الم

َ
 خ

َ
ت

ْ
ن
َ
أ ا وَ

ً
 مُبَارَك

ً
لا
َ
ز
ْ
 29مُن

َ
لِين

َ
بْت
ُ َ
ا لم

َّ
ن
ُ
 ك

ْ
يَاتٍ وَإِن

َ
لِكَ لآ

َ
( إِنَّ فِي ذ

(30). 

بُونِ على تكذيبِ قومه رفع يديه بالدّعاء:  وبعد صبرِ نوحٍ 
َّ
ذ
َ
صُرْنِي بِمَا ك

ْ
الَ رَبِّ ان

َ
يا ربّي  ق

المين
ّ
ه عدَّ  أيّدني واحفظ دعوتك بإهلاكِ الظ

ّ
صرة لِجلِ ذلك اقتض ى أن

ّ
من أجلِ تكذيبِهم لي، وطلبُه الن

هٌ عن الانتصارِ لنفسِه فطلبُه شمل أتباعه أيضًا؛ أي وانصر 
ّ
تكذيبهم اعتداءً على دعوته، والرّسُول منز

 اتباعي، وبالِحرى دعوته. 

نِ اصْ فأجابه:  وسمع الله استغاثة رسوله نوحٍ 
َ
يْهِ أ

َ
ا إِل

َ
وْحَيْن

َ
أ
َ
كَ ف

ْ
ل
ُ
ف
ْ
عِ ال

َ
فأوحينا إليه بأن  ن

بًا من قومه  يشرعَ في صناعةِ سفينةٍ عظيمةٍ يحملُ فيها من أراد الله نجاتهُ، ولكونِ نوحٍ 
ّ
كان مترق



 

 

12 

ااعتداءً؛ وغير عارفٍ بأحوالِ صناعةِ السّفنِ وإدارتها قال الله له: 
َ
ا وَوَحْيِن

َ
عْيُنِن

َ
 تتمُّ برعايةِ  بِأ

ً
صناعة

 في شأنِ تصنيعها والحملِ عليها والانطلاقِ بها، الله لا يتع
ُ
رّضُ لها أحدٌ؛ وبتأييدِه بالوحيِ فيما يكون

 لذلك؛ وأضافها الله إلى 
ٌ
 معهودة

ٌ
وعلى طريق الاستعارةِ عبّر عن الحفظِ بالِعينِ لِنّها وسيلة

ا لنوحٍ 
ً
ا لتمام حفظه له، والعين  نفسه"أعيننا"على سبيلِ العظمةِ تشريف

ً
الجارحة ينزه الله وبيان

ر الإعانة المادّيّة على صناعة السفينة مع عِظمِ السّفينة، 
ُ
عنها، لِن الله ليس كمثله ش يء، ولم يذك

ا للعبرةِ 
ً
ت على مدّةٍ تحقيق

َ
نشِئ

ُ
ورُ ولعلها أ

ُّ
ن
َّ
ارَ الت

َ
ا وَف

َ
مْرُن

َ
ا جَاءَ أ

َ
إِذ

َ
 بداية  ف

َ
فإذا شاهدت أمارة

روج الماء من ال
ُ
وفان؛ وهي خ

ّ
ورُ" وجهُ الِرضِ؛ الط

ّ
ن
ّ
 عنِ الاقتراب، و"الت

ً
ور بشدّةٍ، وعبّر بالمجيءِ كناية

ّ
ن
ّ
ت

 
ّ
ورِ وأراد تنوير الصّبح، والِقرب أن

ّ
 من الن

ٌ
وقيل: موضع طبخ الخبز؛ وقيل: اسمُ مكانٍ؛ وقيل: مأخوذ

 عن اشتدادِ الوضعِ كقولنا: حمي الوطيس 
ٌ
نورِ كناية

ّ
 فوران الت

ُ
كْ فِيهَا مِنْ ك

ُ
اسْل

َ
يْنِ ف

َ
ن
ْ
وْجَيْنِ اث

َ
 لٍّ ز

" للعوض، والزّوجُ مفردٌ له  لٍّ
ُ
نوينُ في "ك

ّ
رَهُ وأنثاهُ، والت

َ
ك
َ
فاحمل على السّفينةِ من كلِّ حيوانٍ وجدته ذ

 
َ
كرِ والِنثى؛ وبـ"اثنينِ" إلى أن يكون

ّ
 الذ

َ
مقابلٌ استحقَّ بهِ اسم الزّوجيّةِ؛ فوجّههُ بـ"زوجين" إلى الجمعِ بين

ا على  جمعًا بينهما ما أراد أن يربّي عمليًّ
ّ
وعِ الحيوانيِّ بدونِ هذا وإن

ّ
، والله قادرٌ على حفظِ الن

ً
 واحدة

ً
مرّة

وْلُ مِنْهُمْ ذلك السّلوكِ الحضاريِّ 
َ
ق
ْ
يْهِ ال

َ
 مَنْ سَبَقَ عَل

َّ
كَ إِلا

َ
هْل

َ
واحمل أهلك المؤمنين أيضًا  وَأ

باستثناءِ من سبقَ في علمِ الله الحُكم في شأنهم أنّهم لا ينجون؛ كامرأته وابنه، والِهلُ هنا الِتباع 

هُ علم بهم من خلالِ إخبارِ الله له:  المؤمنون ودخلت القرابة المؤمنة من بابِ أولى، ولعلّ نوحًا 
َّ
ن
َ
أ

وْمِكَ إِ 
َ
مِنَ مِنْ ق

ْ
نْ يُؤ

َ
دْ آمَنَ ل

َ
 مَنْ ق

َّ
ر مَن دواعي [ 36]هود:  لا

ّ
وبدَأ بما قد يُغفلُ عنه )الحيوان( وأخ

هيِ عن المخاطبةِ فيهم 
ّ
ى احتاجَ المقامُ إلى الن

ّ
 )الِهل( حت

ً
ذِينَ العطفِ تميلُ لهم فطرة

َّ
اطِبْنِي فِي ال

َ
خ
ُ
 ت

َ
وَلا

 
َ
ون

ُ
رَق

ْ
هُمْ مُغ مُوا إِنَّ

َ
ل
َ
ارِ ترج ظ

ّ
ه محكومٌ عليهم بالغرقِ لا محالة، ولا تحدّثني عن الكف

ّ
جاة لهم فإن

ّ
و الن

 في 
ً
د ذلك وأوردهُ بالجملةِ الاسميّةِ مبالغة

ّ
لمِ ليبيّن استحقاقهم للعذابِ، وأك

ّ
وذكرهم بعنوانِ الظ

هد عليهم بكبائرِ الآثام من 
ُ
حقيق، وفي هذا توجيهٌ قرآنيٌّ في عدمِ طلبِ العفوِ والرّحمةِ لمن ش

ّ
الت

 الهالكين.

 عد تمامِ صناعةِ السّفينة وحملِ المقرّرِ حملهم فيها خاطبَ الله نوحًا موجّهًا إيّاهُ: وب
َ
وَيْت

َ
ا اسْت

َ
إِذ

َ
ف

كِ 
ْ
ل
ُ
ف
ْ
ى ال

َ
 وَمَنْ مَعَكَ عَل

َ
ت

ْ
ن
َ
 الاستواء  أ

ُ
فإذا تمّ رُكوبك أنت ومن معك من الِتباع على السّفينة، وحقيقة



 

 

13 

 بذكرِ نوحٍ 
َ
يء، وبدأ

ّ
ه في وخصّ  الاعتلاء على الش  ِ

ّ
م؛ اهتمامًا بحظ

ُ
هُ بالضّميرِ ولم يقل: استويت

نويه بنعمته 
ّ
ذِي السّفينةِ على كثرةِ راكبيها، وأعاد ذكر "الفلك" لطولِ الفصلِ وللت

َّ
ِ ال

حَمْدُ لِِلَّّ
ْ
لِ ال

ُ
ق
َ
ف

 
َ
ين الِمِ

َّ
وْمِ الظ

َ
ق
ْ
ا مِنَ ال

َ
ان جَّ

َ
هُ حفظنا من ن

ّ
هُ لله على أن

ّ
أذى قومنا وعصمنا  فاحمدِ الله قائلا: الحمد كل

 بسببِ ظلمهم الذي اكتسبُوهُ 
َّ
لمِ تقريرًا بأنّهم لم يهلكوا إلا

ّ
بُوا به، وأعاد ذكرهُم بلقبِ الظ

ّ
ممّا عذ

ناء حمد الله على إعزازِ دينِه أمر نوحا 
ّ
ا كان الغرضُ من الث

ّ َ
بأن يدعو بما يلبّي ذلك  بأيديهم، ولم

كهم، وقيام دعاء نوحٍ مقام الجماعةِ التي معه فيهِ دليلٌ الغرض فلم يقل له قل: الحمدُ لله على هلا

على شرفِ دعاء القائد والإمام باسم جماعته. وهذا دعاءٌ في دفعِ الضّرِّ قابله بدعاءٍ في جلبِ الخير 

ا
ً
 مُبَارَك

ً
لا
َ
ز
ْ
نِي مُن

ْ
زِل
ْ
ن
َ
لْ رَبِّ أ

ُ
نزلُ الم وَق

ُ ْ
ا، والم

ً
ا آمن

ً
ي يسّر لي مهبط بارك موطئ الِقدامِ بعد وقل راجيًا: يا ربِّ

 
ٌ
وجيهُ بهذا تربية

ّ
جاة، والت

ّ
ه الاستواء على السّفينة لِنّها مستهلُّ الن

ّ
زولِ من السّفينةِ، وزعم بعضٌ أن

ّ
الن

 من 
ُ
بُ في الدعاء به كل هابط

ّ
 هذا الدّعاء ممّا يرغ

ّ
على الإحسان في الدّعاءِ، ورأى بعضُ العلماءِ أن

 المركب 
ُ ْ
يْرُ الم

َ
 خ

َ
ت

ْ
ن
َ
أ  وَ

َ
زِلِين

ْ
هم مقاماتِ الِمان، وبين ألفاظِ الإنزالِ  ن

ُ
 عبادهُ ويُنزل

ُ
وأنت خيرُ من يحفظ

يَاتٍ في الآية )أنزلني،المنزلين( جناس اشتقاق 
َ

لِكَ لآ
َ
 في ثنايا قصّةِ نوحٍ  إِنَّ فِي ذ

ّ
لعبرًا للمعتبرين  إن

المين في إهلاكهم 
ّ
 بعظمةِ الله في نصرةِ عباده وبعزّةِ المؤمنين في تمكينِهم وبمهانةِ الظ

َ
لِين

َ
بْت
ُ َ
ا لم

َّ
ن
ُ
 ك

ْ
 وَإِن

ا لمختبرين نوحًا 
ّ
ا كن

ّ
وكيديّة،  وإن

ّ
" الت  من "إنَّ

ٌ
فة

ّ
وأتباعهُ ليستفيد باختبارِهم غيرُهم، و"إن" مخف

وكيدِ تقري
ّ
 الت

ُ
هم وَما أوذي نوحٌ ونكتة

ّ
رُ الإرادةِ الإلهيّةِ في حدوثِ ما حدث فلو شاء الله لآمن قومُ نوحٍ كل

 للرّسُول 
ٌ
غرق قومه، وفي ذكرِ هذهِ القصّةِ مع سنواتِ الهجرة إلى المدينةِ تسلية

ُ
ممّا كان يلاقيه  ولا أ

ه ابتلاءٌ يعترض ويزولُ؛ وتعليمٌ له بأن يصبر كما صبرَت الرّسل قب
ّ
 ذكر الِشباهِ من البلايا بأن

ّ
له؛ فإن

 وطأتها. 
ُ
ف

ّ
 يخف

 هودٍ أو صالح  .6
ُ
 مع قومه قصّة

( َرِين
َ
ا آخ

ً
رْن
َ
ا مِنْ بَعْدِهِمْ ق

َ
ن
ْ
أ
َ
ش

ْ
ن
َ
مَّ أ

ُ
هٍ 31ث

َ
مْ مِنْ إِل

ُ
ك
َ
َ مَا ل نِ اعْبُدُوا اللََّّ

َ
 مِنْهُمْ أ

ً
ا فِيهِمْ رَسُولا

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
أ
َ
( ف

( 
َ
ون

ُ
ق
َّ
ت
َ
 ت

َ
لا
َ
ف
َ
يْرُهُ أ

َ
يَ ( 32غ

ْ
ن حَيَاةِ الدُّ

ْ
اهُمْ فِي ال

َ
ن
ْ
رَف

ْ
ت
َ
أ خِرَةِ وَ

ْ
اءِ الآ

َ
بُوا بِلِق

َّ
ذ
َ
رُوا وَك

َ
ف
َ
ذِينَ ك

َّ
وْمِهِ ال

َ
 مِنْ ق

ُ َ
لأ
َ ْ
الَ الم

َ
ا وَق

( 
َ
رَبُون

ْ
ش

َ
ا ت رَبُ مِمَّ

ْ
هُ وَيَش

ْ
 مِن

َ
ون

ُ
ل
ُ
ك
ْ
أ
َ
ا ت لُ مِمَّ

ُ
ك
ْ
مْ يَأ

ُ
ك
ُ
ل
ْ
رٌ مِث

َ
 بَش

َّ
ا إِلا

َ
 33مَا هَذ

َ
مْ بَش

ُ
عْت

َ
ط
َ
 أ
ْ
ئِن

َ
مْ ( وَل

ُ
ك
َّ
مْ إِن

ُ
ك
َ
ل
ْ
رًا مِث

( 
َ
اسِرُون

َ
خ
َ
ا ل

ً
 .(34إِذ



 

 

14 

رِينَ  وبعدَ قصّةِ قومِ نوحٍ يأتي إلى قصّةِ عادٍ قومِ هودٍ 
َ
ا آخ

ً
رْن
َ
ا مِنْ بَعْدِهِمْ ق

َ
ن
ْ
أ
َ
ش

ْ
ن
َ
مَّ أ

ُ
ثمّ  ث

ى  في بدلالةِ ورودِ قصّتِهم بعدَ قصّةِ نوحٍ  أوجدنا بعد قومِ نوحٍ قومًا آخرينِ؛ وهم قومُ هودٍ 
ّ
شت

وحٍ مواضع القرآنِ؛ ولقولِ هودٍ: 
ُ
وْمِ ن

َ
اءَ مِنْ بَعْدِ ق

َ
ف
َ
ل
ُ
مْ خ

ُ
ك
َ
 جَعَل

ْ
رُوا إِذ

ُ
ك
ْ
هم لم [69]الِعراف:  وَاذ

ّ
، ولعل

 جعلتهُم وكأنّهم تبعٌ لمن قبلهُم، 
ً
 متشابهة

ً
ر لهم أحوالا

ُ
ه سيذك

َّ
يذكرُوا بالاسمِ هنا لشهرتهم بعدَ نوحٍ؛ ولِن

وذهب بعض المفسرين إلى أن المقصود بهم ثمود قوم صالح عليه السلام، بدليل: أنه سيذكر في أخر 

م ثمود كما نص الله تعالى على ذلك في آيات القصة أنهم أخذتهم الصيحة،والذين أخذتهم الصيحة ه

 تعميرِ أفرادها 
َ
 القرن تناسبُ فترة

َ
 مدّة

ّ
؛ سُمّيت بذلك لِن

ُ
 الِمّة

ُ
 أخرى، والقرن

ً
ا فِيهِمْ رَسُولا

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
أ
َ
ف

 إعراضُ  مِنْهُمْ 
َ
 بينَهم ليكون

َ
هُ نشأ

ّ
ه "فيهم" للدّلالةِ على أن

ُ
 من قبائلِهم، وقول

ً
هم عمّن فبعثنا إليهم رسُولا

 من بُعث فيهم مُحمّدٌ 
ُ
ع والمكابرةِ، وشأنُهم هذا شأن ِ

ّ
نط

ّ
 عليهم بالت

ً
وه حجّة

ُ
ليكون أدعى لتسليتِه،  عرف

نِ أي: فوجدهم يعبُدون غيرَ الله فدعاهُم:  وهنا يلزمُ تقديرٌ على نحوِ ما سبقَ في قصّةِ نوحٍ 
َ
أ

يْرُهُ 
َ
هٍ غ

َ
مْ مِنْ إِل

ُ
ك
َ
َ مَا ل  اعْبُدُوا اللََّّ

َ
ون

ُ
ق
َّ
ت
َ
 ت

َ
لا
َ
ف
َ
 لله وحدهُ ليس لكم إلهٌ غيره يستحقُّ  أ

َ
وا العبادة

ُ
اجعل

 ما دعا بهِ نوحٌ 
ُ
 عين

ُ
ركِ والمعاص ي، وهذهِ الدّعوة

ّ
ون الله وعذابه بإصرارِكم على الش

ُ
 تخاف

َ
؛ أفلا

َ
العبادة

   .ا بوحدةِ الِصولِ التي نادت بها الرُّسل
ً
 إيذان

ذِينَ  منهم أيضًا أشبه بما لقيه نوحٌ وكان الجوابُ الذي لقيه نبيهم 
َّ
وْمِهِ ال

َ
 مِنْ ق

ُ َ
لأ
َ ْ
الَ الم

َ
وَق

خِرَةِ 
ْ

اءِ الآ
َ
بُوا بِلِق

َّ
ذ
َ
رُوا وَك

َ
ف
َ
 باليوم الآخر الذي فيهِ لقاءُ  ك

َ
بون

ّ
 بالله المكذ

َ
 قومِه الكافرون

ُ
قال أشراف

قاء ف
ّ
 في "لقاء الآخرة" بمعنى: الل

ُ
حَيَاةِ ي الآخرةِ الله للحسابِ والجزاء، والإضافة

ْ
اهُمْ فِي ال

َ
ن
ْ
رَف

ْ
ت
َ
أ وَ

يَا
ْ
ن  حقَّ الله جزاءً لإعراضهم، وهذهِ  الدُّ

ُ
رف

ّ
ى ينسيهم الت

ّ
افرة حت عمِ الو

ّ
واُلله قد غمرهُم في الدّنيا بالن

رف أنسبُ بهم، وأطنب في إيراد تلك الِوصاف عنهم 
ّ
 إلى الملإ لا إلى عمومِ القومِ لِنَّ الت

ٌ
 عائدة

ُ
الِوصاف

مْ مّا لهم؛ ولبيانِ أنّها كانت الباعث على تكذيبِهم ذ
ُ
ك
ُ
ل
ْ
رٌ مِث

َ
 بَش

َّ
ا إِلا

َ
وا: ليس هذا الذي يزعم  مَا هَذ

ُ
قال

 
ّ
 بلا رويّةٍ أن

ً
وا مجازفة

ُ
ه عليكم؛ فقد تخيّل

ُ
 كواحدٍ مثلكم لا يظهرُ بينكم وبينه فارقٌ يُفضّل

َّ
أنه نبي إلا

هم هذا أنسبُ أن   بخصائص تخرجهُ من صفاتِ البشر العادية، وردُّ
َ
 فيمن امتاز

ّ
 إلا

ُ
 لا تكون

َ
الرّسالة

 من الملإ على بعضِهم ويُ 
َ
 بعضهُ موجّهٌ إلى عامّةِ القومِ يكون

ّ
رَبُ حتملُ أن

ْ
هُ وَيَش

ْ
 مِن

َ
ون

ُ
ل
ُ
ك
ْ
أ
َ
ا ت لُ مِمَّ

ُ
ك
ْ
يَأ

 
َ
رَبُون

ْ
ش

َ
ا ت قائص التي  مِمَّ

ّ
ونه ويشربُ من نفسِ ما تشربُونه، أشارُوا بهذا إلى الن

ُ
يأكلُ من نفس ما تأكل



 

 

15 

عامِ وما يلزمُ منه 
ّ
 البشريّة كالاحتياجِ إلى الط

َ
بيعة

ّ
قريرَ تعتري الط

ّ
من قضاءِ الحاجةِ؛ وكأنّهم أرادُوا الت

افقُ مع قولِهم:   في البشر وهذا يتو
َ
 الرّسالة السّماويّة أرفع من أن تكون

ّ
مْ بأن

ُ
ك
َ
ل
ْ
رًا مِث

َ
مْ بَش

ُ
عْت

َ
ط
َ
 أ
ْ
ئِن

َ
 وَل

 في جوابِ قسمٍ مقدّرٍ، 
ٌ
اقعة مُ في "لئن" و

ّ
باعِ من هو بشرٌ مثلكم، واللا

ّ
م إلى ات

ُ
وعبّرُوا واِلله إذا بادرت

بُهم به رسُولهم من تمامِ الإذعان 
ُ
اعةِ دون الحبِّ أو الاعتراف ونحوِ ذلك ليعكسُوا فهمهم لما يطل

ّ
بالط

ركِ 
ّ
 لِله وتركِ كلِّ وجوهِ الش

َ
اسِرُون

َ
خ
َ
ا ل

ً
مْ إِذ

ُ
ك
َّ
دُوا  إِن

ّ
كم حتمًا لفاقدُون لمناصبكم السّياديّة، وأك

ّ
إن

 مثل دعاواهُم هذه صع
ّ
 أهلِ الباطِل أن يحمل بعضُهم بعضًا لهم الخسران لِن

ُ
صديق؛ وشأن

ّ
بة الت

 تعمى 
َ
 من يزعزعُ مكانتهم ويفرق شملهُم، وما أشقى أهل الضّلالِ حين

َ
وا رائحة بالقسرِ إذا اشتمُّ

باعِ الرّسُول الحقِّ 
ّ
 !بصيرتُهم عن الخسارةِ في عبادةِ الِصنامِ وتنفتحُ إلى خسارةٍ في ات

 هلاكهم بالصّيحة تكذيبُ القوم لرسُولهم وإ .7

( 
َ
رَجُون

ْ
مْ مُخ

ُ
ك
َّ
ن
َ
امًا أ

َ
ابًا وَعِظ رَ

ُ
مْ ت

ُ
ت
ْ
ن
ُ
مْ وَك

ُّ
ا مِت

َ
مْ إِذ

ُ
ك
َّ
ن
َ
مْ أ

ُ
يَعِدُك

َ
 )35أ

َ
وعَدُون

ُ
ا ت
َ
 لِم

َ
 هَيْهَات

َ
( 36( هَيْهَات

( 
َ
حْنُ بِمَبْعُوثِين

َ
حْيَا وَمَا ن

َ
 وَن

ُ
مُوت

َ
يَا ن

ْ
ن ا الدُّ

َ
ن
ُ
 حَيَات

َّ
 هِيَ إِلا

ْ
 هُوَ إِ 37إِن

ْ
ذِبًا وَمَا ( إِن

َ
ِ ك

ى اللََّّ
َ
رَى عَل

َ
ت
ْ
 رَجُلٌ اف

َّ
لا

( 
َ
مِنِين

ْ
هُ بِمُؤ

َ
حْنُ ل

َ
بُونِ )38ن

َّ
ذ
َ
صُرْنِي بِمَا ك

ْ
الَ رَبِّ ان

َ
 )39( ق

َ
ادِمِين

َ
يُصْبِحُنَّ ن

َ
لِيلٍ ل

َ
ا ق الَ عَمَّ

َ
( 40( ق

وْ 
َ
ق
ْ
بُعْدًا لِل

َ
اءً ف

َ
ث
ُ
اهُمْ غ

َ
ن
ْ
جَعَل

َ
حَقِّ ف

ْ
 بِال

ُ
يْحَة تْهُمُ الصَّ

َ
ذ
َ
خ
َ
أ
َ
 )ف

َ
ين الِمِ

َّ
 . (41مِ الظ

هم به 
ُ
وا إلى فرعٍ ممّا يحدّث

ُ
وا تكذيبهُم بجملةِ الرّسالةِ انتقل

ُ
ا أثبت

ّ َ
مْ ولم

ُ
ت
ْ
ن
ُ
مْ وَك

ُّ
ا مِت

َ
مْ إِذ

ُ
ك
َّ
ن
َ
مْ أ

ُ
يَعِدُك

َ
أ

 
َ
رَجُون

ْ
مْ مُخ

ُ
ك
َّ
ن
َ
امًا أ

َ
ابًا وَعِظ رَ

ُ
دَ لكم البعث بعدَ أن تموتوا وتكونوا ترابًا ولا تبقى  ت

ّ
 بأن يؤك

ُ
هل يتجرّأ

أكيدِ ولوجودِ الفصلِ 
ّ
كم" للت

ّ
منكم سوى العظام، والاستفهامُ واردٌ لمعنى الإنكارِ والاستهزاء، وكرّر "أن

وا بأمورٍ معيّنةٍ لديهِم يشوبُها  أن يحتجُّ
َ
 المجادلين

ُ
الاشتباهُ ابتداءً كي  بكلامٍ؛ وهو تكريرٌ حسنٌ، وشأن

بُولِ باقي الدّعوةِ الواضحة البيّنة 
َ
ا مانعًا من ق وها سدًّ

ُ
خذ

ّ
 يت

َ
وعَدُون

ُ
ا ت

َ
 لِم

َ
 هَيْهَات

َ
ا  هَيْهَات بعيدٌ جدًّ

كريرِ كما هنا 
ّ
بعيدٌ أن يحصل ما يعدُكم بهِ، و"هيهات" اسمُ فعلٍ ماضٍ بمعنى: "بَعُد"، وأكثرُ ما تردُ بالت

وك
ّ
ه وردَ على طريقِ الاستهزاء، وأصلُ وهو مفيدٌ للت

ّ
يِّ لِن

ّ
يد، واستبعادهم هذا محمولٌ على الإنكارِ الكل

 الإعلام بالبعثِ مشتملٌ وعدًا بالخيرِ 
ّ
 لِن

ً
وعدُون" من أوعدَ؛ جمعَ بينهما براعة

ُ
"يعدُكم" مِن وعدَ و"ت

بُوا 
ّ
رِ إن كذ

ّ
وا ووعيدًا بالش

ُ
ا الإن صدّق

َ
ن
ُ
 حَيَات

َّ
 هِيَ إِلا

ْ
حْيَاإِن

َ
 وَن

ُ
مُوت

َ
يَا ن

ْ
ن   دُّ

َّ
 من حياةٍ لنا إلا

َ
ليست ثمّة

ه الغالبة، والكلامُ 
ُ
ا، وعبّرُوا عن الميلادِ بالحياةِ مجازًا لِنّها نتيجت

َ
 الكبارُ ويولدُ الِبناء وهكذ

ُ
هذهِ؛ يموت



 

 

16 

 ذكر الآباءِ يستمرُّ إذا تركوا خلفهُم أب
ّ
؛ لِن

ُ
حْنُ ناءً، هنا بحُكم المجموعِ والِصلُ: نحيا ونموت

َ
وَمَا ن

 
َ
، وفي هذا تأكيدٌ للكلامِ الآنفِ حول إبطالِ الوعدِ بالخروجِ بتكريرِ  بِمَبْعُوثِين

ُ
ا سيُبعث

َّ
ولا أحدَ من

عبيرِ بالجملةِ الاسميّة 
ّ
ذِبًامدلولِه وبالت

َ
ِ ك

ى اللََّّ
َ
رَى عَل

َ
ت
ْ
 رَجُلٌ اف

َّ
 هُوَ إِلا

ْ
 هودٌ أو صالح بسببِ  إِن

ُ
لا يكون

 اختلقَ أكاذيب مدّعيًا أنّها حقائق أخبرهُ الله بها، وهنا ارتقاءٌ منهم في الرّدِّ على ما يُصرّ 
ً
 رجلا

َّ
حُ به إلا

هُ بشرٌ مثلهُم إلى كونه كاذبًا على الله 
ّ
 صلاحيةِ الرّسالةِ في هودٍ مِن أن

َ
مِنِين

ْ
هُ بِمُؤ

َ
حْنُ ل

َ
ولسنا  وَمَا ن

ه ي
ّ
ضليل تسفيه الحقِّ مع مؤمنين بهِ بحالٍ من الِحوال ما دام أن

ّ
كذبُ على الله، ومن الدّهاءِ في الت

.
ً
 الصّدع بمقاطعتِه ممّا يجعلُ عوام الِتباعِ يستأنسون بالحُكم وينقادُون امتثالا

ا أحسَّ هودٌ 
ّ َ
:  ولم

ً
صميم على الكفرِ دعا قائلا

ّ
بُونِ من قومه الت

َّ
ذ
َ
صُرْنِي بِمَا ك

ْ
الَ رَبِّ ان

َ
يا  ق

كَ واحفظ دعوتك بإهلاكِ القومِ الكافرينَ من أجلِ تكذيبِهم إيّايَ، ومثل هذا الدّعاء ربِّ أيّدني بنصر 

 للرّسُول  سبقَ من نوحٍ 
َ
 وكأنّها تمسُّ  ليُؤذن

ٌ
حدة

ّ
وكلِّ داعيةٍ بأنَّ آلامهم في سبيلِ نصرةِ دينِه مت

 قلبًا واحدًا.

لِيلٍ فأجابه:  وسمع الله دعاء نبيهم 
َ
ا ق الَ عَمَّ

َ
 ق

َ
ادِمِين

َ
يُصْبِحُنَّ ن

َ
ى  ل

ّ
 زمنٌ قليلٌ حت

َّ
ما هو إلا

يلحقَ بهم عذابُ اِلله فيندموا على مكابرتِهم لدعوتكِ يوم لا ينفعُهم ندمٌ، وأصله: عن قليلٍ؛ وزاد "ما" 

ة 
َ
دَ الوعيد )ليصبحن( طمْأن

ّ
ة، و"عن" تفيدُ معنى المجاوزةِ أي بعدَ مرورِ زمنٍ قليلٍ، وأك

ّ
تأكيدًا للقل

 للوعدِ  اطِر النبي لخ
ً
عقيبِ المباشر مناسبة

ّ
، وجاء الوفاءُ بفاءِ الت

ً
تْهُمُ الذي صبرَ طويلا

َ
ذ
َ
خ
َ
أ
َ
ف

 
ُ
يْحَة أويل بناءً على أنَّ  الصَّ

ّ
وا بسببِها؛ ولزم هذا الت

ُ
 هلك

ً
 قويّة

ً
فأرسلَ الله عليهم ريحًا تضمّنت صيحة

 المخالفة في وصفِ 
ّ
هم بالرّيح؛ على أن

ُ
 هلاك

َ
 موضعٍ وآخر دلَّ على مزيدٍ من فظاعتِه عادًا ثبت

َ
 عذابِهم بين

حَقِّ فهم يواجهون كلّ تلك الِهوال ليموتوا 
ْ
 من الباطل  بِال

ٌّ
ا مقدّرًا بعدلٍ ليس فيهِ حظ

ً
إهلاك

لم، واستدلَّ بعضُهم بناءً على العذابِ بالصّيحةِ أنَّ القومَ المبهم اسمُهم هم قومُ صالح 
ّ
كما  والظ

اءً ي أول القصة تقدم ذكره ف
َ
ث
ُ
اهُمْ غ

َ
ن
ْ
جَعَل

َ
، وأصلُ الغثاء  ف

َ
ا ممزّقين

ً
فصارُوا بعدَ العذابِ شتات

 لحالِ مهانة 
ً
عمل هنا لقوم هودٍ الذين أبادهُم العذاب استعارة

ُ
العشب إذا يبس وحملهُ السّيلُ؛ واست

 الغثاء وسرعة تلاشيه 
َ
ين الِمِ

َّ
وْمِ الظ

َ
ق
ْ
بُعْدًا لِل

َ
سهم  ف

ُ
 لِنف

َ
وا ظالمين

ُ
أبعدهُم الله من قومٍ عاش

ه دعاء بالهلاكِ 
ُ
ركِ، و"بعدًا" منصوبٌ بفعلٍ تقديرُه: بعُدوا بعدًا؛ وصيغت

ّ
كذيبِ والإصرار على الش

ّ
بالت



 

 

17 

لمِ تقريرًا 
ّ
صرِ، واختارَ ذكرهُم بعنوانِ الظ

ّ
 لاستجابةِ دعاءِ رسُولهم بالن

ً
حقيرِ؛ مناسبة

ّ
على وجهِ الت

رَنا من عاقبتِهم. لسببِ إهلا
ّ
 كهم وليحذ

 الله العامّة في الِمم وذكرُ موس ى  .8
ُ
ة
ّ
 سن

( َرِين
َ
ا آخ

ً
رُون

ُ
ا مِنْ بَعْدِهِمْ ق

َ
ن
ْ
أ
َ
ش

ْ
ن
َ
مَّ أ

ُ
 )42ث

َ
خِرُون

ْ
أ
َ
هَا وَمَا يَسْت

َ
جَل

َ
ةٍ أ مَّ

ُ
سْبِقُ مِنْ أ

َ
ا 43( مَا ت

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
مَّ أ

ُ
( ث

 رَسُ 
ً
ة مَّ

ُ
لَّ مَا جَاءَ أ

ُ
رَى ك

ْ
ت
َ
ا ت

َ
ن
َ
 رُسُل

َ
وْمٍ لا

َ
بُعْدًا لِق

َ
 ف

َ
حَادِيث

َ
اهُمْ أ

َ
ن
ْ
ا بَعْضَهُمْ بَعْضًا وَجَعَل

َ
بَعْن

ْ
ت
َ
أ
َ
بُوهُ ف

َّ
ذ
َ
هَا ك

ُ
ول

( 
َ
ون

ُ
مِن

ْ
انٍ مُبِينٍ )44يُؤ

َ
ط
ْ
ا وَسُل

َ
 بِآيَاتِن

َ
اهُ هَارُون

َ
خ
َ
ى وَأ ا مُوس َ

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
مَّ أ

ُ
بَرُوا 45( ث

ْ
ك
َ
اسْت

َ
ئِهِ ف

َ
 وَمَل

َ
ى فِرْعَوْن

َ
( إِل

وْ 
َ
وا ق

ُ
ان
َ
 )وَك

َ
 )46مًا عَالِين

َ
ا عَابِدُون

َ
ن
َ
وْمُهُمَا ل

َ
ا وَق

َ
لِن
ْ
رَيْنِ مِث

َ
مِنُ لِبَش

ْ
ؤ
ُ
ن
َ
وا أ

ُ
ال
َ
ق
َ
وا مِنَ 47( ف

ُ
ان
َ
ك
َ
بُوهُمَا ف

َّ
ذ
َ
ك
َ
( ف

( 
َ
كِين

َ
هْل
ُ ْ
 )48الم

َ
دُون

َ
هُمْ يَهْت

َّ
عَل

َ
ابَ ل

َ
كِت

ْ
ى ال ا مُوس َ

َ
يْن
َ
دْ آت

َ
ق
َ
 .(49( وَل

 عمّن عقبهُم  -عليهما السّلام-وبعد قصّةِ نوحٍ وهودٍ 
ً
 إجمالا

ُ
ا يتحدّث

ً
رُون

ُ
ا مِنْ بَعْدِهِمْ ق

َ
ن
ْ
أ
َ
ش

ْ
ن
َ
مَّ أ

ُ
ث

رِينَ 
َ
عيبٍ، والقرُون الِمم؛  آخ

ُ
بيينِ أقوامًا آخرين؛ كقوم إبراهيم ولوطٍ وش

ّ
ثمّ أحيينا بعد أقوام الن

 شأن أعمارِها أن تعدَّ بالقرُون، وفي الكلام تقديرٌ على أسلوبِ الإيجاز 
ّ
القرآنيِّ في  سمّيت بذلك لِن

بُوهم فأهلكناهُم 
ّ
 فكذ

ً
قديرُ: فأرسلنا إليهم رُسلا

ّ
حكايةِ القصصِ إذا سبق ما دلَّ على المحذوف، والت

 
َ
خِرُون

ْ
أ
َ
هَا وَمَا يَسْت

َ
جَل

َ
ةٍ أ مَّ

ُ
سْبِقُ مِنْ أ

َ
رُ عنه، وفي  مَا ت

ّ
 قبل انقضاءِ أجلِها المقدّرِ ولا تؤخ

ٌ
ولا تُهلكُ أمّة

اس 
ّ
الاقتصارِ على ذكرِ خاتمتها"الِجل" تنبيهٌ بأن يؤخذ من تاريخ الِمم ما فيهِ الاعتبار؛ فمن طبعِ الن

ون 
ُ
ل
ّ
اسِ الذين يشك

ّ
عِ إلى تفاصيل قد لا تفيدُ، والجمعُ في يستأخرُون باعتبارِ الن

ّ
طل

ّ
الِمّة، وقيل: حبّ الت

بعت شرعًا قبلها؛ وهذا تأويلٌ محتملٌ يُناسبُه: 
ّ
 بإرسالِ رُسلٍ لحكمةٍ وات

َ
ا تلك أممٌ لم تحظ

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
مَّ أ

ُ
ث

رَى 
ْ
ت
َ
ا ت

َ
ن
َ
ا إلى أممهم تتابعُ، و"تترى" اسم كذكرى يعرب حالا لم يسمع له فعلٌ؛  رُسُل

ّ
 من

ً
ثمّ بعثنا رُسلا

ه "وترى" وقلبت واوُه تاءً؛ 
ُ
ر والوتيرة؛ أي أصل

ُ
وات

ّ
أنيث؛ اشتقَّ من الوترِ وهو الفرد ومنهُ الت

ّ
ه للت

ُ
وألف

 
ً
ى يبعث الله رسُولا

ّ
 رسُولٍ حت

ُ
ه لا تنتهي رسالة

ّ
تتابع بعضٌ وراءَ بعضٍ فردًا فردًا، وفي هذا إيماءٌ إلى أن

عاملِ مع الرّسلِ أ
ّ
 الِقوامِ في الت

ُ
ة
ّ
 للحجّةِ على البشرِ، وكانت سن

ً
ه يليه إقامة

ّ
هَا ن

ُ
 رَسُول

ً
ة مَّ

ُ
لَّ مَا جَاءَ أ

ُ
ك

بُوهُ 
َّ
ذ
َ
، ك

ٌ
كذيبِ، و"ما" مصدريّة

ّ
ما يأتيهم رسُولٌ يقابلونه بالت

ّ
، وأضاف الرّسول إلى الِمّةِ تلميحًا  6كل

                                                           



 

 

18 

فرِهم بنعمةِ إرسال رسُولٍ خصّوا به، وتضمّن الِسلوب تحسّرًا عليهم كقوله: 
ُ
ى إلى ك

َ
 عَل

ً
يَا حَسْرَة

عِبَادِ مَ 
ْ
 ال

َ
ون

ُ
وا بِهِ يَسْتَهْزِئ

ُ
ان
َ
 ك

َّ
تِيهِمْ مِنْ رَسُولٍ إِلا

ْ
اهُمْ [ 30]يس  ا يَأ

َ
ن
ْ
ا بَعْضَهُمْ بَعْضًا وَجَعَل

َ
بَعْن

ْ
ت
َ
أ
َ
ف

 
َ
حَادِيث

َ
ى لهم  أ

َ
هم فنُهلكهم فلا يبق

َ
حقةِ كما حكمنا على من سبق

ّ
 من الِمم اللا

َ
بين

ّ
م على المكذ

ُ
فنحك

حدوثة كأعجوبة وهو ما يُتحدّث عنه 
ُ
 قصص تروى عنهم، و"أحاديث" جمعُ حديث أو أ

َّ
من أثرٍ إلا

راكمِ ا
ّ
نبيهُ إلى هذا الجعلِ تنويهٌ بطبيعةِ الت

ّ
اريخيِّ الذي يوجّهُ مسار لتضمّنه عجبًا أو استغرابًا، والت

ّ
لت

اريخي 
ّ
رِّ أو الخيرِ بحسبِ إِرثِهم الت

ّ
اسِ نحوَ الش

ّ
 مستقبلِ الن

َ
ون

ُ
مِن

ْ
 يُؤ

َ
وْمٍ لا

َ
بُعْدًا لِق

َ
فبَعُدَ بُعدًا القومُ  ف

وا فيهم،.
ُ
وا لا يؤمنون بالرّسلِ الذين بعث

ُ
وا ومات

ُ
 الذينَ عاش

بةِ إلى ما جرى مع دعوةِ موس ى ثمَّ يأتي بعدَ ذلك الحُكم العامِّ على الِممِ 
ّ
ا  :المكذ

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
مَّ أ

ُ
ث

انٍ مُبِينٍ 
َ
ط
ْ
ا وَسُل

َ
 بِآيَاتِن

َ
اهُ هَارُون

َ
خ
َ
ى وَأ معهما  -عليهما السّلام-ثمَّ بعثنا موس ى مؤيّدًا بأخيهِ هارُون  مُوس َ

نا الواضحة على صدقِهما، والآيات العصا واليد والجراد والقمّل وال
ُ
نا وبراهين

ُ
ضّفادع والدّم آيات

مرات؛ والسّلطان أي الحجّة وهو أثرُ تلك الآياتِ على القلوب عند 
ّ
وفان والسّنون ونقص الث

ّ
والط

 ،  الحقِّ
ُ
ها على اختلافِها جاءت لغرضٍ واحدٍ هو بيان  إلى أنَّ

ً
عرضِها؛ وأوردهُ مفردًا"سلطان" إشارة

ئِهِ ها وأضاف الآياتِ إلى ضميرِ العظمةِ"بآياتنا" على سبيلِ تشريف
َ
 وَمَل

َ
ى فِرْعَوْن

َ
بعثناهُما إلى  إِل

فرعون وأشرافِ قومه، و"فرعون" لقبُ كلِّ حاكمٍ اعتلى عرش مصر في تلك الِزمنةِ؛ أريد به هنا 

ر قومه  خصوصا الذي عاصر موس ى 
ُ
ط، ولم يذك

ّ
سل

ّ
ى صارَ مضربَ المثلِ في الت

ّ
والذي اشتُهر حت

 دعوة موس ى لم تجد بابًا إليهم 
ّ
دون المرور من فرعون لشدّةِ نفوذه السّياس يّ، أو الملأ هنا مجازٌ عن كأن

أويل الِوّل قوله: 
ّ
هم، ويؤيّدُ الت

َ
لون

ّ
وا يمث

ُ
 كلِّ قومه حيث كان

َ
وْمًا عَالِين

َ
وا ق

ُ
ان
َ
بَرُوا وَك

ْ
ك
َ
اسْت

َ
فما كان  ف

وا أهل غطرسةٍ على الخلقِ، ولم يكتفِ بوصفِهم بالاستعلاء 
ُ
 أن تكبّرُوا على الحقِّ وقد كان

َّ
منهم إلا

عقيبِ أفادت أنّهم سارعُوا إلى 
ّ
 تلك الخصلة من خصائص قوميّتِهم، وفاءُ الت

ّ
ونعتهُم بما يدلّ على أن

ه، والسّ 
ّ
أمّلِ في الدّعوةِ حق

ّ
وا للت

ُ
كذيبِ ولم يعط

ّ
اء في "استكبرُوا" للمبالغةِ، وبيّنوا سببَ الت

ّ
 والت

ُ
ين

ااستكبارِهم قائلين: 
َ
لِن
ْ
رَيْنِ مِث

َ
مِنُ لِبَش

ْ
ؤ
ُ
ن
َ
وا أ

ُ
ال
َ
ق
َ
 بشرينِ لا يختلفانِ عن طبيعتنا في ش يءٍ  ف

ُ
أنصدّق

هم في البشريّةِ، والقولُ هنا من بعض ا ونذعنُ لدعوتهما؟
ُ
لملإ والاستفهامُ لإنكار إيمانِهم لِمن يُماثل

مُ في "لبشرينِ" لتعديةِ فعلِ الإيمانِ؛ يقالُ: آمن لهُ 
ّ
، واللا ا  رضُوا به جميعًا نسب إلى الكلِّ

ّ َ
لبعضٍ؛ ولم



 

 

19 

فردَ المصدر وهو واردٌ 
ُ
ا؛ فأ

َ
يْن
َ
ل
ْ
 بذاتِه، والِصلُ أن يقولوا: مِث

َ
إذا صدّق بش يءٍ جاءَ بهِ؛ وآمن بهِ إذا صدّق

ثنية والجمع
ّ
  مع الت

َ
وْمُهُمَا ل

َ
 وَق

َ
ا عَابِدُون

َ
في حالِ أنّهما أولى بالإذعانِ لنا كما أذعنَ قومُهما  ن

 فرعون كما يُعبدُ الصّنم، 
َ
 الإذلالِ في الِعمالِ؛ ويُحتمل أرادُوا عبادة

ُ
 هنا شدّة

ُ
ون، والعبادة الإسرائيليُّ

لين ا
ّ
عنِ في الرّسالةِ مضل

ّ
 قومهما المستضعَف لزيادة الط

َ
وا موقف

ُّ
لٍّ استغل

ُ
 وعلى ك

ّ
لرّأي العامّ بأن

 السّلطة هي المعيار في كونِ المرء تابعًا أو متبُوعًا 
ّ
بُوهُمَا المتبوع لا يمكنُ أن ينقلبَ تابعًا؛ وأن

َّ
ذ
َ
ك
َ
ف

 
َ
كِين

َ
هْل
ُ ْ
وا مِنَ الم

ُ
ان
َ
ك
َ
وا على تكذيبهما فكانوا مع قومهم هالكين بالغرقِ  ف وكان آخر المطافِ معهم أن أصرُّ

كذيب كما هل
ّ
 للرّسُول بسببِ الت

َ
بين

ّ
ارِ المكذ

ّ
 ك من سبقهم، وفي بلوغِ هذهِ الآياتِ إلى مسامعِ الكف

 تعريضٌ لهم بالعذابِ القريب 
َ
دُون

َ
هُمْ يَهْت

َّ
عَل

َ
ابَ ل

َ
كِت

ْ
ى ال ا مُوس َ

َ
يْن
َ
دْ آت

َ
ق
َ
إلى  ولقد بعثنا موس ى  وَل

ه أوتيهُ بعدَ هلاكِ 
ّ
وراة وتأخير ذكرِه بسببِ أن

ّ
بني إسرائيل بالكتاب رجاء أن يهتدُوا، والكتابُ هنا الت

 
َ
ا بين

ً
ا لطيف

ً
 فرّقت تفريق

ُ
فرعون؛ أو بمعنى: إتمام الإتيانِ له بعد أن فرغتِ السّاحة من مُناوئيه، والآية

كر 
ّ
ى وحيًا فخصّتهُ بالذ

ّ
بليغ موس ى بكونه رسُولا يتلق

ّ
 هارُون الذي هو نبيّ مؤيّد من الله مأمور بالت

َ
وبين

ا.
ً
 فذكرته مع موس ى آنف

نبيهُ إلى وحدةِ الرّسُلِ  ذكرُ شأنِ عيس ى  .9
ّ
ه والت  مع أمِّ

( ٍرَارٍ وَمَعِين
َ
اتِ ق

َ
ى رَبْوَةٍ ذ

َ
اهُمَا إِل

َ
 وَآوَيْن

ً
هُ آيَة مَّ

ُ
ا ابْنَ مَرْيَمَ وَأ

َ
ن
ْ
هَا الرُّ 50وَجَعَل يُّ

َ
وا مِنَ ( يَا أ

ُ
ل
ُ
سُلُ ك

 عَلِيمٌ )
َ
ون

ُ
عْمَل

َ
ي بِمَا ت ِ

ّ
وا صَالِحًا إِن

ُ
بَاتِ وَاعْمَل يِّ

َّ
ونِ 51الط

ُ
ق
َّ
ات
َ
مْ ف

ُ
ك ا رَبُّ

َ
ن
َ
أ  وَ

ً
 وَاحِدَة

ً
ة مَّ

ُ
مْ أ

ُ
ك
ُ
ت مَّ

ُ
( وَإِنَّ هَذِهِ أ

(52( 
َ
رِحُون

َ
دَيْهِمْ ف

َ
لُّ حِزْبٍ بِمَا ل

ُ
بُرًا ك مْرَهُمْ بَيْنَهُمْ زُ

َ
عُوا أ

َّ
ط

َ
ق
َ
ت
َ
ى حِينٍ )53( ف مْرَتِهِمْ حَتَّ

َ
رْهُمْ فِي غ

َ
ذ
َ
( 54( ف

( 
َ
هُمْ بِهِ مِنْ مَالٍ وَبَنِين مِدُّ

ُ
مَا ن

َّ
ن
َ
 أ
َ
يَحْسَبُون

َ
 )55أ

َ
عُرُون

ْ
 يَش

َ
يْرَاتِ بَلْ لا

َ
خ
ْ
هُمْ فِي ال

َ
سَارعُِ ل

ُ
  (56( ن

المين أحاديث عجيبة تصوّرُ حالهم السّيئة ذكر بالمقابل عيس ى 
ّ
وبعد الإشارةِ إلى جعلِ الِقوامِ الظ

 بن مريم وما كان له من شأنٍ حسنٍ 
ً
هُ آيَة مَّ

ُ
ا ابْنَ مَرْيَمَ وَأ

َ
ن
ْ
-وجعلنا عيس ى وأمّه الكريمة مريم  وَجَعَل

 على قدرةِ اِلله بما أجر  -عليهما السّلام
ً
ة
ّ
 دال

ً
 أمّه في أمارة

َ
ه وبين

َ
ى عليهما من عجائب قدرته؛ والجمعُ بين

ات آية ولادته بلا أبٍ، ولذلك لم يذكره برسالته الإنجيل، إلا أن جعله 
ّ
 المراد هنا بالذ

ّ
كرِ دلَّ على أن

ّ
الذ

 تضمّنت آياتٍ، وفي هذه الآية قدّ 
ً
عظيم لكونها آية

ّ
م آية فيه ما دلّ على صدقه في رسالته، وتنكيرُ آيةٍ للت

 ذكر عيس ى على أمه بخلاف قوله في موضع آخر: 
َ
ين ِ

َ
عَالم

ْ
 لِل

ً
ابْنَهَا آيَة اهَا وَ

َ
ن
ْ
فقدّم ذكر  [91]الِنبياء:  وَجَعَل



 

 

20 

 في الموضعينِ، والتزم القرآن كثيرًا نسبة 
ً
قديمِ باعتبارِ المرادِ منها أصالة

ّ
 في الت

ٌ
مريم، ففي الآيتين مخالفة

 
ّ
ا على الن ا على اليهود الذينَ اتّهموا أمّه المسيح إلى أمّه ردًّ صارى الذين عدّوهُ في مقامِ الِلوهيّة، وردًّ

رَارٍ وَمَعِينٍ بالزّنى ومقام المدحِ يأباهُ 
َ
اتِ ق

َ
ى رَبْوَةٍ ذ

َ
اهُمَا إِل

َ
وأنزلناهُما بمقامٍ طيّبٍ، والمراد بهذا  وَآوَيْن

أق لف في معنى الآية و
ُ
نويه بعنايته بهما، واخت

ّ
هُ: إيواءُ مريم وعيس ى في الإخبار الت

ّ
ربُ ما فسّرت بهِ أن

ه اتّهامُ مريم 
ّ
 من أمرٍ؛ ولعل

ُ
ه إيواءٌ ألجأ إليهِ الخوف

ّ
ت "إلى" على أن

ّ
بطنِها إلى مكانٍ آمنٍ ليولد فيه، ودل

 إلى موضعِ أمانٍ لا يرى من فيهِ 
ً
" ما ارتفع من الِرض؛ إشارة

ُ
قبل أن تنهض بولدِها ليحتجَّ لها، و"الرّبوة

ها ذات قرار تنبيهٌ إلى انبساطِها، و"معينٌ" إ  بصعوبةٍ وهو سهلُ الارتقاء دون الهضبةِ والجبل، وعدُّ
َّ
لا

أويل قوله 
ّ
 للماء إذا جرى على سطح الِرض؛ فدلَّ على حياةٍ قائمةٍ فيها، وما يزيدُ تأييدًا لهذا الت

ٌ
وصف

المريم: 
ً
رِّي عَيْن

َ
رَبِي وَق

ْ
لِي وَاش

ُ
ك
َ
  . [26]مريم:  ف

صارى بالرّهبانيّةِ وكان عيس ى 
ّ
هرت الن

ُ
ا ش

ّ َ
على غيرِها؛ جاء بما أفاد توجيهًا لكلِّ الرّسلِ إلى  ولم

عام 
ّ
ون الط

ُ
 الرّسالة لا تكون في بشرٍ يأكل

ّ
 في أن

َ
بين

ّ
ا على المكذ يّب باعتدالٍ؛ وبما تضمّن ردًّ

ّ
نعّم بالط

ّ
الت

 مُرسلِهم 
ّ
وا صَالِحًاقوله:  هو من وجّههُم إلى ذلك في -الله  -بأن

ُ
بَاتِ وَاعْمَل يِّ

َّ
وا مِنَ الط

ُ
ل
ُ
سُلُ ك هَا الرُّ يُّ

َ
 يَا أ

وا منها والتزموا الِعمال الصّالحة، والِمرُ "كلوا" للإباحةِ، 
ُ
يّباتِ فكل

ّ
ت لكم جميع الط

ّ
حل

ُ
يا أيّها الرّسل أ

ه عرّ 
ّ
موهم على والخطابُ توجّه لكلِّ رسُولٍ في زمانِه، وهو مع ذلك شمل أممهم؛ وكأن

ُ
ض بأن من ظننت

 على 
ً
 رفيعة

ً
م من بابِ أولى، وفي الآيةِ ما أفادَ تربية

ُ
يّباتِ؛ فأنت

ّ
الرّهبانيّةِ قائمون قد أبحنا لهم الط

 على العملِ 
ُ
 طيّب الِكلِ يعين

ّ
ا بأن

ً
اعة؛ وبيان

ّ
نعّمِ بما يلبّي مطالبَ الإقامةِ على الط

ّ
الاعتدالِ في الت

 مستحلّ 
ّ
قمته التي تعسُر عليه الصّالح؛ وذلك لِن

ُ
ى المعاص ي لجلبِ ل

ّ
ط في شت

ُ
 الحرام لا ينفكُّ يسق

 ٌعَلِيم 
َ
ون

ُ
عْمَل

َ
ي بِمَا ت ِ

ّ
  إِن

َ
لعٌ على جميع أعمالِكم، وتضمّن هذا تحذيرًا من جهةٍ ناسب إطلاق

ّ
ي مط

ّ
إن

سابق إلى استيفاء ما أبيح لها
ّ
فوس الت

ّ
 شأن الن

ّ
يّباتِ؛ لِن

ّ
فأعلن رقابته عليها  الإباحةِ في استغلال الط

ا عن علمه بالِعمالِ 
ً
ها تكبح جماحها، وتضمّنَ تحريضًا  على العمل الصالح باعتبارِهِ إعلان

ّ
لعل

 الصّالحة كي يُجازي عليها. وممّا وجّهنا إليه الرّسل وأتباعهُم: 
ً
 وَاحِدَة

ً
ة مَّ

ُ
مْ أ

ُ
ك
ُ
ت مَّ

ُ
 منهاج  وَإِنَّ هَذِهِ أ

ّ
إن

ل الهواجس التي الإسلامِ الخالص هو منهاجُك
ُ
 هذه الوحدةِ لتبط

ُ
وكيدِ إثبات

ّ
م الواحد، وفي الت

ضاحِ المشارِ إليه 
ّ
 القريب"هذه" تلويحٌ بات

ُ
ه ما زالت مقاليدُها بين أيديكم، وإشارة

ّ
تعترضُهم في شأنها بأن



 

 

21 

ونِ وتيسّرِه 
ُ
ق
َّ
ات
َ
مْ ف

ُ
ك ا رَبُّ

َ
ن
َ
أ   وَ

ُ
وني؛ والمراد فلتكن وحدة

ُ
كم الواحد فخاف  وأنا ربُّ

ً
أمورِكم الدّينيّة حاملة

 من شواهِد إعجازِ 
ُ
باعه، والآية

ّ
 المنهجِ من أقوى الِسبابِ الحاملةِ على ات

َ
 وحدة

ّ
إيّاكم على الالتزام، لِن

 القرآن البلاغيِّ في نظمها أشمل الوصايا وأجمعها بأقصرِ تعبيرٍ وأجملِ لفظ.

عُ ثمّ فرّع على أحوالِ الرّسلِ أحوال أقوامهم 
َّ
ط

َ
ق
َ
ت
َ
بُرًاف مْرَهُمْ بَيْنَهُمْ زُ

َ
هم قطعًا إلى  وا أ

ّ
وا صف

ُ
فمزّق

 الرّسلِ التي تدعو إلى لمِّ 
ُ
وهُ إلى أحزابٍ وجماعاتٍ بعد أن وصلتهُم دعوة

ُ
أديانٍ مختلفةٍ وكلّ دينٍ جزّأ

فرّقِ بهيئةٍ عجيبةٍ م
ّ
فعّلِ إيماءٌ إلى سرعةِ حصولِ ذلكم الت

ّ
عقيبِ مع صيغةِ الت

ّ
ن الشمل، وفاءُ الت

بُرًا" جمع زبورٍ وهو الكتاب؛ عبّر بهِ على طريقِ  قَ بدينِهم، و"زُ
ّ
مزّقِ، و"أمرُهم":هو ما تعل

ّ
مزّقِ تلو الت

ّ
الت

ه لو سجّل 
ّ
رُ فيهِ بعد انشقاقها تسطيرُ منهجٍ لها؛ فصوّر كأن

ّ
 الفرق أوّل ما تفك

ّ
ميّةِ فإن

ّ
الاستعارةِ التّهك

دَيْ لصارَ زبورًا 
َ
لُّ حِزْبٍ بِمَا ل

ُ
 ك

َ
رِحُون

َ
ةِ نفوذِ  هِمْ ف

ّ
 لِتباعِها وتستبشرُ بقل

ُ
كلُّ فرقةٍ تناصرُ فكرتها وتغتبط

فرّقِ في الدّين، وتحكي 
ّ
غيرِها؛ فرحًا لم يقم على حجّةٍ وحقٍّ بل على باطلٍ، والآية تضمّنت تشنيعًا للت

وحّدِ، ولعلَّ معيار السّلامة هن
ّ
مِرَت بالت

ُ
حزّب طبيعة الِمم في تفرّقِها بعد أن أ

ّ
ا أن يتحوّلَ الفرحُ لِجلِ الت

وحّد. 
ّ
 إلى فرحٍ من أجلِ الت

ى حِينٍ يحدّثه في شأنِ قومه:  ثمّ يتوجّهُ بالخطابِ إلى الرّسُول  مْرَتِهِمْ حَتَّ
َ
رْهُمْ فِي غ

َ
ذ
َ
فاترُكهم  ف

وله
ُ
، والِمرُ هنا  في غفلتِهم إلى زمنٍ غيرِ بعيدٍ يحلُّ فيه العذاب عليهم؛ وجعلهُ مبهمًا تلويحًا بحل

ً
مباغتة

 له 
ٌ
 الضّلال والحيرة؛ مستعارٌ من هيئةِ الماءِ  مفهومٌ منه توعّدُهُ لهم وتسلية

ُ
بإنهاء كبريائهم، والغمرة

ى صارت 
ّ
البالغ حدَّ القامةِ وصاحبُه يضطربُ فيهِ، وأضافها إليهم"غمرتهم" لإفادةِ انتسابِهم إليها حت

 كأنّها من خصوصياتهم 
َ
هُمْ بِهِ مِنْ مَالٍ وَبَنِين مِدُّ

ُ
مَا ن

َّ
ن
َ
 أ
َ
يَحْسَبُون

َ
  أ

ّ
عمة أن

ّ
ار أولو الن

ّ
أيظنُّ أولئك الكف

وبيخ ولإنكارِ أن يكون ذلك أمرًا صحيحًا، وحقُّ 
ّ
فيضه عليهم من الِموالِ والِولاد، والاستفهامُ للت

ُ
ما ن

 "ما" اسمٌ موصولٌ، 
ّ
ِ المصحف لِن

ّ
ما" الفصل ووصلت لخط

ّ
ه يُؤتى "أن

ّ
 الِولاد أعزّ لِن

ّ
وقدّم المال مع أن

ه بكثرةٍ 
ُ
يْرَاتِ إليهم جميعًا ويتجدّدُ إتيان

َ
خ
ْ
هُمْ فِي ال

َ
سَارعُِ ل

ُ
ونه؛ بل هو محضُ  ن

ّ
ا لخيرٍ يستحق

ّ
تعجيلٌ من

 تقديرُ ر 
ُ
ابطٍ امتحانٍ لهم واستدراج، وعبّر بـ"في" لإفادةِ أنّهم في الخيرِ قائمون ويزادُون إمدادًا، ويجوز

اهرِ مقام المضمرِ؛ فأظهر الخيراتِ تنويهًا بقيمةِ ما 
ّ
أي: في الخيراتِ بهِ؛ أو عدُّ الكلام من قبيلِ وضعِ الظ



 

 

22 

سارعُ لهم فيه 
ُ
 أوتوهُ ولم يقل: ن

َ
عُرُون

ْ
 يَش

َ
غيرَ أنّهم لا ينتبهون إلى ذلك، والآية أشارت إلى أمارةٍ  بَلْ لا

 من الِموال والِولاد، وأمنُهم من مكرِ الله بالغفلةِ عنه.للأشقياء وهي اغترارُهم بما يكسبُون 

 منهج المؤمنين وذمُّ المعرضين عنه .10
ُ
 بيان

( 
َ
ون

ُ
فِق

ْ
هِمْ مُش يَةِ رَبِّ

ْ
ش

َ
ذِينَ هُمْ مِنْ خ

َّ
 )57إِنَّ ال

َ
ون

ُ
مِن

ْ
هِمْ يُؤ ذِينَ هُمْ بِآيَاتِ رَبِّ

َّ
ذِينَ هُمْ 58( وَال

َّ
( وَال

 
َ
ون

ُ
رِك

ْ
 يُش

َ
هِمْ لا  )59)بِرَبِّ

َ
هِمْ رَاجِعُون ى رَبِّ

َ
هُمْ إِل نَّ

َ
 أ
ٌ
ة
َ
وبُهُمْ وَجِل

ُ
ل
ُ
وْا وَق

َ
 مَا آت

َ
ون

ُ
ت
ْ
ذِينَ يُؤ

َّ
 60( وَال

َ
ئِكَ يُسَارِعُون

َ
ول
ُ
( أ

( 
َ
ون

ُ
هَا سَابِق

َ
يْرَاتِ وَهُمْ ل

َ
خ
ْ
حَقِّ وَهُ 61فِي ال

ْ
طِقُ بِال

ْ
ابٌ يَن

َ
ا كِت

َ
دَيْن

َ
 وُسْعَهَا وَل

َّ
سًا إِلا

ْ
ف
َ
 ن
ُ
ف ِ

ّ
ل
َ
ك
ُ
 ن

َ
 ( وَلا

َ
مُون

َ
ل
ْ
 يُظ

َ
مْ لا

(62( 
َ
ون

ُ
هَا عَامِل

َ
لِكَ هُمْ ل

َ
عْمَالٌ مِنْ دُونِ ذ

َ
هُمْ أ

َ
ا وَل

َ
مْرَةٍ مِنْ هَذ

َ
وبُهُمْ فِي غ

ُ
ل
ُ
 .(63( بَلْ ق

هم عليها يذكر الله أهل الإيمان بنقيضها من المحامدِ شاكرًا  ركِ وذمِّ
ّ
وبعد بيانٍ لخصالِ أهلِ الش

ذِينَ هُمْ لهم عليها 
َّ
 إِنَّ ال

َ
ون

ُ
فِق

ْ
هِمْ مُش يَةِ رَبِّ

ْ
ش

َ
 المؤمنين الذين هم من أجلِ تقواهُم العظيم   مِنْ خ

ّ
إن

عليل أو 
ّ
د الجملة اهتمامًا بما سيُخبرُ عنها، و"مِن" جاءت لمعنى: الت

ّ
ون من عذابِه، وأك

ُ
لله خائف

سهم أن يمسّها ال
ُ
اقعٌ على أنف هم و

ُ
 السّببيّةِ،أي مشفقون بسبب خشيتهم لله، وإشفاق

َ
عذاب، وحذف

ون لظهورِه من المقام 
ُ
ق مشفق

َّ
 متعل

َ
ون

ُ
مِن

ْ
هِمْ يُؤ ذِينَ هُمْ بِآيَاتِ رَبِّ

َّ
والذين هم بما أنزل الله من آياتِه  وَال

ما 
ّ
 أولئك ديدنُهم الإيمان كل

ّ
بون، وعبّر بالمضارعِ لإفادةِ أن

ّ
ون وبما يرون من دلائل قدرته لا يكذ

ُ
يصدّق

وا على الآياتِ 
ُ
 وقف

َّ
 وَال

َ
ون

ُ
رِك

ْ
 يُش

َ
هِمْ لا ا  ذِينَ هُمْ بِرَبِّ

ً
والذين يعبُدون الله وحدهُ لا يُشركون بهِ شيئًا مطلق

رك الِكبر قد ابتعدُوا عنه من بابِ أولى 
ّ
ر؛ والش

ُ
وْامهما حق

َ
 مَا آت

َ
ون

ُ
ت
ْ
ذِينَ يُؤ

َّ
والذين ينهضُون  وَال

رض عليهم، وذهب ب
ُ
 الإتيان هنا أراد به تقديم الإنفاقِ بعزيمةٍ إلى الِعمالِ الصّالحةِ وما افت

ّ
عض إلى أن

، وبين "يُؤتون وآتوا" جناسُ اشتقاقٍ، ولعلّ بين ما في أوّل السّورةِ  يِّ لشيوعه في الاصطلاحِ القرآنيِّ المادِّ

قوى التي هي دافعة إلى الخيرِ عاصمة من 
ّ
 بصفةِ الت

َ
من الخصالِ وهذهِ تعاضدا وتكاملا؛ فقد بدأ

صديق الذي هو مفتاحُ معرفة الحقّ، ثمّ الإخلاص الذي هو شرط القبول؛ ثمّ انتهى إلى السّوء؛ ثمّ ا
ّ
لت

شمّر إلى الِعمال 
ّ
تيجةِ وهي الت

ّ
 خصلةِ الن

ٌ
ة
َ
وبُهُمْ وَجِل

ُ
ل
ُ
ومع قيامهم بالِعمالِ السّابقةِ تجدُ قلوبهم  وَق

ه حدث تقصيرٌ منهم أو لم يقبل الله منهم، وعن أم المؤمني
ّ
 لعل

ً
ن عائشة قالت: سألت رسول الله خائفة

  :عن هذه الآيةوالذين يؤتون ما آتوا وقلوبهم وجلة  مر
َ
هُم الذين يَشرَبُون الخ

َ
قالت عائشة: أ

صدّقون، وهم يخافون أن 
َ
ون ويَت

ّ
ويسرقون؟ قال: )لا يا بنت الصّدّيق، ولكنّهم الذين يَصُومون ويُصل



 

 

23 

قبَل منهم(.
ُ
ى  7لا ت

َ
هُمْ إِل نَّ

َ
 أ

َ
هِمْ رَاجِعُون ون أنّهم إذا رجعُوا إلى الله لم يجدُوا رضوان الله وثوابَ  رَبِّ

ُ
وخائف

ما جدّد الاسم الموصول في المواضع الِربعةِ تنويهًا بشأنهم 
ّ
 واحدٌ وإن

ٌ
أعمالِهم، وكلُّ أولئك صنف

وا ناسًا غير الذين  ما قاموا بخصلةٍ من ذلك عدُّ
ّ
قاموا بغيرِها من واهتمامًا بصفاتِهم؛ وكأنّهم كل

يْرَاتِ الخصال، ولذلك الخوفِ وعدمِ ضمان القبُول هم على الخيرِ دائبُون 
َ
خ
ْ
 فِي ال

َ
ئِكَ يُسَارِعُون

َ
ول
ُ
 أ

اعات الموصلة إليها ، 
ّ
 الآخرة؛ أو الخيرات الط

ُ
 إلى الخيراتِ الباقية وهي خيرات

ُ
أولئك شأنُهم المسابقة

 
ّ
 الإشارةِ"أولئك" لتمييزِهم فإن

ُ
وا، واستعمل "في" دون "إلى" وكأنَّ ونكتة

ُ
 أمثالهم جديرُون بأن يعرف

وا  مُّ
ُ
طريق مسارعتِهم قد عُدَّ فاتحة تلك الخيراتِ باعتبارِه سببًا إليها، وهنا تعريضٌ بالمشركين الذين ذ

عجّلُ لهم وغيرُهم من المؤمنين يحظون بالخيراتِ ال
ُ
ا بأنّهم يجدُون خيراتِ الدّنيا الفانية ت

ً
حقيقيّة آنف

 
َ
ون

ُ
هَا سَابِق

َ
ون  وَهُمْ ل

ُ
ارِ إلى ما أدركوا خيرهُ وتقاعسُوا دونه؛ وسابق

ّ
ون غيرهُم من الكف

ُ
وأولئك سابق

وا درجاتٍ أعلى فيه، و"لها" بمعنى: إليها، وهذا تأكيدٌ للمسارعةِ، فرسم 
ُ
أهل الإيمان إلى كمالِه فحاز

 انطلاقِهم في ميدانِ الاستباق وزادَ 
َ
 صورة

ً
 بداية

ُ
 هنا بيان صورته وهم يسعون لمحاولةِ إتمامه، ويجوز

ه مفضٍ إليه؛ بمعنى: وهم بها فائزون.
ّ
يلِ لِن

ّ
 حملُ السّبقِ على الن

فس بما لا يُطاق قال: 
ّ
ةِ وتكليفِ الن

ّ
ة وجودِ المشق

ّ
ا كان مضمارُ العملِ الصّالحِ مظن

ّ َ
 ولم

ُ
ف ِ

ّ
ل
َ
ك
ُ
 ن

َ
وَلا

 وُسْعَهَا
َّ

سًا إِلا
ْ
ف
َ
حمّ  ن

ُ
ِ أي: فاجتهدُوا؛ ولا ن

ّ
 في نطاقِ قدرته؛ على معنى الحث

ُ
 ويكون

ّ
ا بتكليفٍ إلا

ً
ف
ّ
ل مكل

ه كي تكمل مشوارَ سباقِها، أو على معنى جبر 
ُ
طيق

ُ
فس مقدارها الذي ت

ّ
أو على معنى: الإرشادِ لإعطاءِ الن

ا
ً
فسِ إطلاق

ّ
ليعمّ كلّ أصنافِ  الخواطر المنكسرة للذين يريدُون الاجتهاد فلا يجدُون وُسعًا، وعبّر بالن

 إلى 
ٌ
كليف منصرف

ّ
 الت

ّ
ى في غيرِ الإنسِ، وجاء به مفردًا لِن

ّ
 الله في خلقِه حت

ُ
ة
ّ
ه سن

ّ
 تقريرًا بأن

َ
فين

ّ
المكل

سابُق الذي ينفردُ كلٌّ فيه بنقطتِه 
ّ
 لذكرِ الت

ً
وات مناسبة

ّ
حَقِّ الذ

ْ
طِقُ بِال

ْ
ابٌ يَن

َ
ا كِت

َ
دَيْن

َ
وعند الله  وَل

 أن يكون تسجيلُ أعمالِ العبا
ُ
قييد والضّبط؛ ويجوز

ّ
دِ بالعدلِ والإنصافِ، والكتابُ هنا مجازٌ عنِ الت

قرّبُ إمكانية ذلك؛ 
ُ
نا المعاصرة ت

ُ
لِّ أعمالِ العبادِ ووسائل

ُ
 ك

َ
ناسبُ حفظ

ُ
على الحقيقةِ على صورةٍ ت

 لا يمسُّ ولا ي
ُ
ت "لدينا" على حفظه عند الله بحيث

ّ
تغيّر، والكتابُ لا وتنوينُ "كتاب" لتفخيمِ شأنه، ودل

طقَ والإفصاح 
ّ
 من يجيدُ الن

َ
ما عبّر بذلك مجازًا عن قوّةِ إفصاحِه عن الحقائق شأن

ّ
وَهُمْ ينطقُ وإن

                                                           

 



 

 

24 

 
َ
مُون

َ
ل
ْ
 يُظ

َ
والله لا يظلمُ الِشقياء بزيادةِ عذابٍ ولا يظلمُ السّعداء بالإنقاصِ من ثوابٍ، كما لا يظلمُ  لا

كليفِ بما لا يُطاق ولا 
ّ
 بالحسابِ عليه. أحدًا بالت

ار 
ّ
اثمّ يعودُ إلى الحديثِ في شأنِ الكف

َ
مْرَةٍ مِنْ هَذ

َ
وبُهُمْ فِي غ

ُ
ل
ُ
 الكافرين في غفلةٍ عن  بَلْ ق

ّ
غير أن

 عود الإشارةِ إلى ما سبقَ من مسألةِ تسجيلِ الِعمال أو لحوقِ أهلِ 
ُ
هذا البيانِ في القرآن، ويجوز

 الإيمان فيما عُدَّ لهم من الخصال؛ وا
ُ
كر، والغمرة

ُ
 اسم الإشارة للقريب لِقربِ ما ذ

ُ
 مناسبة

ُ
لعبرة

 اضطرابًا كما سبق ذكره في آية متقدمة 
ُ
ى كاد يموت

ّ
؛ استعيرت من حالِ الذي غمرهُ الماء حت

ُ
الغفلة

 َلِك
َ
عْمَالٌ مِنْ دُونِ ذ

َ
هُمْ أ

َ
  وَل

ّ
ركِ والكفرِ والت

ّ
صّ عليكم من الش

ُ
ارِ أعمالٌ غير ما ق

ّ
كذيبِ؛ ولِولئك الكف

هم" معنى: الاختصاص؛ وفي تقديمه ما أفادَ القصر أي أعمال 
َ
والمرادُ بهذا الإعلام تهويلُ حالِهم، وفي "ل

 لم تذكر 
ً
حتيةِ كذلك أي هي أعمالٌ أقلّ درجة

ّ
ون غيرَها، و"دون" بمعنى: غير؛ وتحتملُ معنى الت

ُ
لا يعمل

 لكم لذلك 
َ
ون

ُ
هَا عَامِل

َ
قه هم دائبُون على ارت هُمْ ل

ّ
كابِها لانغماسِهم فيها، وقدّم "لها" على متعل

 لإثباتِ مدلولها، وفي 
ً
 اسميّة

َ
ا للفاصلةِ وللاهتمام بتسجيلِ قبائحهم عليهم، وأوردَ الجملة

ً
تحسين

ون" جناس اشتقاق. 
ُ
 "أعمال مع عامل

 وعيدُ الغافلين عن القرآن المناوئين للرّسُول  .11

( 
َ
رُون

َ
ا هُمْ يَجْأ

َ
ابِ إِذ

َ
عَذ

ْ
رَفِيهِمْ بِال

ْ
ا مُت

َ
ن
ْ
ذ
َ
خ
َ
ا أ

َ
ى إِذ  )64حَتَّ

َ
صَرُون

ْ
ن
ُ
 ت

َ
ا لا

َّ
مْ مِن

ُ
ك
َّ
يَوْمَ إِن

ْ
رُوا ال

َ
جْأ

َ
 ت

َ
( 65( لا

( 
َ
كِصُون

ْ
ن
َ
مْ ت

ُ
ابِك

َ
عْق

َ
ى أ

َ
مْ عَل

ُ
ت
ْ
ن
ُ
ك
َ
مْ ف

ُ
يْك

َ
ى عَل

َ
ل
ْ
ت
ُ
 آيَاتِي ت

ْ
ت

َ
ان
َ
دْ ك

َ
بِرِينَ بِهِ سَامِرً 66ق

ْ
ك
َ
 )( مُسْت

َ
هْجُرُون

َ
( 67ا ت

( 
َ
لِين وَّ

َ ْ
تِ آبَاءَهُمُ الِ

ْ
مْ يَأ

َ
مْ جَاءَهُمْ مَا ل

َ
وْلَ أ

َ
ق
ْ
رُوا ال بَّ مْ يَدَّ

َ
ل
َ
ف
َ
 68أ

َ
كِرُون

ْ
هُ مُن

َ
هُمْ ل

َ
هُمْ ف

َ
وا رَسُول

ُ
مْ يَعْرِف

َ
مْ ل

َ
( أ

(69 
َ
حَقِّ ك

ْ
رُهُمْ لِل

َ
ث
ْ
ك
َ
حَقِّ وَأ

ْ
 بَلْ جَاءَهُمْ بِال

ٌ
ة
َّ
 بِهِ جِن

َ
ون

ُ
ول

ُ
مْ يَق

َ
 )( أ

َ
هْوَاءَهُمْ ( 70ارِهُون

َ
حَقُّ أ

ْ
بَعَ ال

َّ
وِ ات

َ
وَل

( 
َ
رِهِمْ مُعْرِضُون

ْ
هُمْ عَنْ ذِك

َ
رِهِمْ ف

ْ
اهُمْ بِذِك

َ
يْن
َ
ت
َ
رْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ بَلْ أ

َ ْ
 وَالِ

ُ
مَاوَات سَدَتِ السَّ

َ
ف
َ
هُمْ 71ل

ُ
ل
َ
سْأ

َ
مْ ت

َ
( أ

 
َ
ازِقِين يْرُ الرَّ

َ
يْرٌ وَهُوَ خ

َ
كَ خ رَاجُ رَبِّ

َ
خ

َ
رْجًا ف

َ
قِيمٍ )72 )خ

َ
ى صِرَاطٍ مُسْت

َ
دْعُوهُمْ إِل

َ
ت
َ
كَ ل

َّ
إِن  73( وَ

َ
ذِينَ لا

َّ
( وَإِنَّ ال

( 
َ
اكِبُون

َ
ن
َ
رَاطِ ل خِرَةِ عَنِ الصِّ

ْ
 بِالآ

َ
ون

ُ
مِن

ْ
يَانِهِمْ 74يُؤ

ْ
غ
ُ
وا فِي ط جُّ

َ
ل
َ
ا مَا بِهِمْ مِنْ ضُرٍّ ل

َ
ن
ْ
ف
َ
ش

َ
اهُمْ وَك

َ
وْ رَحِمْن

َ
( وَل

( 
َ
 75يَعْمَهُون

َ
خ
َ
دْ أ

َ
ق
َ
 )( وَل

َ
عُون ضَرَّ

َ
هِمْ وَمَا يَت وا لِرَبِّ

ُ
ان
َ
ك
َ
مَا اسْت

َ
ابِ ف

َ
عَذ

ْ
اهُمْ بِال

َ
ن
ْ
يْهِمْ 76ذ

َ
ا عَل

َ
حْن

َ
ت
َ
ا ف

َ
ى إِذ ( حَتَّ

( 
َ
ا هُمْ فِيهِ مُبْلِسُون

َ
دِيدٍ إِذ

َ
ابٍ ش

َ
ا عَذ

َ
 .(77بَابًا ذ



 

 

25 

 بقائهم فيها 
َ
ار بيّن غاية

ّ
ا وبعد بيانِ الغمرةِ التي وقع فيها الكف

َ
ى إِذ ا حَتَّ

َ
ابِ إِذ

َ
عَذ

ْ
رَفِيهِمْ بِال

ْ
ا مُت

َ
ن
ْ
ذ
َ
خ
َ
أ

 
َ
رُون

َ
رفِ منهم بعذابِ الاستئصالِ فإذا بهم يصيحُون  هُمْ يَجْأ

ّ
ى أهلكنا ذوي الت

ّ
بقوا على غفلتِهم حت

ون، والعذابُ 
ُ
غِيث

َ
ون وغيرُهم بسببِ أخذِهم يصيحُون ويست

ُ
 المترف

ً
ون؛ أو المأخوذون بداية

ُ
ويستغيث

 ووقعُه  ينالُ الكلّ وخصّ أهل
ً
 حالا

ُ
كرِ إيماءً بأنّهم سببُ العذابِ بتضليلِهم؛ ولِنّهم أسوأ

ّ
رفِ بالذ

ّ
الت

رُوا عليهم أشدّ، و"يجأرُون" من الجؤارِ وهو رفعُ الصّوتِ جزعًا، والعذابُ دنيويٌّ وقيل: أخرويٌّ 
َ
جْأ

َ
 ت

َ
لا

يَوْمَ 
ْ
 من صياحكم يوم حلولِ العذابِ، والنهي"لا تجأروا"  ال

َ
مستعملٌ في معنى تسويةِ لا فائدة

 مقولُ قولٍ 
ُ
 في إقناطِهم، والجملة

ً
 إلى خصوصيّةٍ فيه مبالغة

ً
صياحِهم بعدمِه، وذكرَ "اليوم" إشارة

ما يجدُون 
ّ
 العذاب دنيويٌّ لا قولَ يُنقلُ في الحقيقةِ وإن

ّ
 لهم: لا تجأرُوا؛ وعلى أن

َ
محذوفٍ تقديرُهُ: قائلين

وا إع ه لهم في العذاب أثرهُ في أنفسِهم إذا أحسُّ
َ
 راض الله عنهم وإهمال

َ
صَرُون

ْ
ن
ُ
 ت

َ
ا لا

َّ
مْ مِن

ُ
ك
َّ
فليست  إِن

 
َ
د الجملة

ّ
صرُ هنا معنى الإنجاء فعدّيَ بـ"من"، وأك

ّ
 ستدفعُ عنكم عذابنا، وتضمّن الن

ٌ
لديكم قوّة

قِه اهتمامًا بجانبِ الله ولت
ّ
ا" على متعل

ّ
جاةِ فيهم، وقدّم "من

ّ
ا لكلِّ أماني الن

ً
دْ جويد الفاصلةِ إحباط

َ
ق

 
َ
كِصُون

ْ
ن
َ
مْ ت

ُ
ابِك

َ
عْق

َ
ى أ

َ
مْ عَل

ُ
ت
ْ
ن
ُ
ك
َ
مْ ف

ُ
يْك

َ
ى عَل

َ
ل
ْ
ت
ُ
 آيَاتِي ت

ْ
ت

َ
ان
َ
 القرآنِ  ك

ُ
 تنصرُون اليوم وقد كانت آيات

َ
كيف

دمِ فيهم، والِعقاب جمعُ عقِبٍ وهو 
ّ
تتلى عليكم فتعرضُون عن سماعِها، وتضمّن هذا الإخبار بعث الن

 
ّ
 الرّجلِ، والن

ُ
رة

ّ
ل حالهُم في الإعراض بحالِ الرّاجعِ على طريقِه حين مؤخ

ّ
كوص الرّجوع على الِدبارِ؛ مث

 ذلك كان من شأنِهم كثيرَ 
ّ
م" وجاء بفعلِ "ينكصُون" مضارعًا لإفادةِ أن

ُ
نت

ُ
اعترضه ما لا يريدُه، وقال "ك

جدّد منهم 
ّ
بِرِينَ بِهِ الت

ْ
ك
َ
، أو هي بمعنى "عن" أي متكبّرينَ بسببِ ما يُتلى عليكم؛ فالباءُ  مُسْت

ٌ
سببيّة

 ضمير "به"  عن الرّسُول 
ّ
 من المفسّرين إلى أن

ٌ
اء للمبالغةِ، وذهبت طائفة

ّ
 والت

ُ
أو القرآن، والسّين

رفيّةِ أي: مستكبرين فيه 
ّ
بيِّ للْياتِ عليهم وهو المسجد الحرام؛ على معنى الظ

ّ
عائدٌ إلى مكانِ تلاوةِ الن

باع
ّ
كم بالحرم لتتكبّرُوا، وفي  وهو موضع القنوتِ لله بات

َ
ين شرف

ّ
آياتِه، أو على معنى السّببيّةِ أي: مستغل

ا لهم   كلِّ ذلك ما تضمّن ذمًّ
َ
هْجُرُون

َ
 ذاكرينَ القرآن بأقوالِ السّوءِ كالسّحرِ  سَامِرًا ت

ً
تتسامرُون ليلا

مرَ إذا جلس والكذبِ، وسامر اسم جمعِ السّامرينَ كالحاجّ والحاضر للحجّاج والحاضرين، من س

صبَ على نزعِ 
ُ
ا من النّهار للمحادثة، أو ن

ًّ
يل أوفر حظ

ّ
 الل

ّ
عهم بهذا لِن

ّ
ا تحت ظلِّ القمرِ؛ وشن

ً
متحدّث

ولون 
ُ
هْجُرون" تق

َ
م تهجرون، و"ت

ُ
الخافض أي حذف حرف الجر، وهو اسمُ مكانِ السّمرِ أي: في سامرك



 

 

26 

ه يُسبّبُ القطيعة،
ّ
م تعرضُون عن الآياتِ  الهُجْر من القولِ وهو أقبَحُه لِن

ُ
وحاصلُ المعنى: كنت

 مستكبرينَ في الحرمِ سامرينَ بأقوالِ السّوءِ.

مْ وفرّعَ على كشفِه لِحوالِهم السّيئة تقريعَهم باستفهامٍ تلو الآخر عن سببِ بقائهم معرضين 
َ
ل
َ
ف
َ
أ

وْلَ 
َ
ق
ْ
رُوا ال بَّ غفلوا فلم يتتبّعُوا معاني القرآن الذي تسامرُوا ب يَدَّ

َ
ه الحقّ؟ أ

ّ
وا أن

ُ
 فيه فيعرف

ً
اطلا

دبّرِ 
ّ
وبيخ، و"القول" القرآن بدليلِ السّياق، و"يدّبّرُوا" من الت

ّ
والاستفهامُ في المواضع الِربعةِ للإنكارِ والت

ظرِ والاستدلال: إعمالُ العقلِ في الدّلائل ومدلولاتها 
ّ
يء؛ وهو في مجالِ الن

ّ
باع دُبر الش 

ّ
مْ وهو ات

َ
أ

 
َ
 جَاءَهُمْ مَا ل

َ
لِين وَّ

َ ْ
تِ آبَاءَهُمُ الِ

ْ
ه قد جاءهم في القرآنِ ما لم يسمعُوا عنه في أجدادِهم  مْ يَأ

ّ
أم يعتقدُون أن

ى 
ّ
كهم بمورُوثِ آبائِهم على فسادِه حت ظوا عن الِخذِ به؟ والمراد توبيخهم على شدّةِ تمسُّ

ّ
السّابقين فتحف

ا يحتكمون به؛ فلمّا جاء القرآن يدعو إلى 
ً
خلافه رفضُوه، و"أم" للانتقالِ من توبيخٍ إلى آخر، صارَ ميزان

قين به 
ّ
قينِ بالقرآنِ ثمّ بتوبيخين متعل

ّ
  وأتى بتوبيخينِ متعل

َ
كِرُون

ْ
هُ مُن

َ
هُمْ ل

َ
هُمْ ف

َ
وا رَسُول

ُ
مْ يَعْرِف

َ
مْ ل

َ
 أ

 محمّدًا 
ّ
قاءً لفتنته ظاهرًا؟  أم يزعمون بأن

ّ
ون نسبه وصدقه فهم ينأون عنه ات

ُ
المرسل إليهم لا يعرف

تب واصطفائه 
ُ
 إنزال الله للك

ّ
ون رفضَ دعوته، وفي هذا الإنكارِ وسابقه ما يعني أن وفي باطنِهم أنّهم يودُّ

 من سبيلٍ إلى إنكارِها 
َ
 ليست ثمّة

ٌ
 قديمة

ٌ
 إلهيّة

ٌ
ة
ّ
 للرُّسلِ وإرسالهم سن

ُ
مْ يَق

َ
 أ

ٌ
ة
َّ
 بِهِ جِن

َ
ون

ُ
أم يحسبُون  ول

 الرّسُول 
ّ
هم وأحكمُهم،  بأن

ُ
ه أعقل

ّ
ون؛ وهم يعلمون بأن

ُ
ورِ قد مسّه ضربٌ من الجن

ّ
الذي جاءهم بالن

 الغفلة عن مثل هذهِ الِمور الجليّة لا تحصُل من 
ّ
 لهم بأن

ً
والإنكارُ بهذهِ الاستفهاماتِ تضمّنَ تخطئة

م عُقلاء؟ العُقلاء وقد حصلت منكم؛ فهل أن
ُ
حَقِّ ت

ْ
  بَلْ جَاءَهُمْ بِال

ً
لا ش يء ممّا قيل يصحُّ تعليلا

 الرّسُول 
ّ
 الِمرِ أن

ُ
نِهم في العناد؛ وحقيقة

ّ
جاءهم بالمنهج المبينِ من الله،  لبقائهم على الإعراض وتفن

ون بها 
ُ
 ذلك المنهج الذي لم يلتبس بش يءٍ من أباطيلِهم التي يُناصرُونها ويُجادل

َ
ث
ْ
ك
َ
 وَأ

َ
ارِهُون

َ
حَقِّ ك

ْ
 رُهُمْ لِل

وأغلبُهم يكرهُون دينه الجديد بغيًا على الحقِّ وحسدًا على الخلقِ واستحبابًا للبقاءِ على الهوى القديم، 

ه وإن لم يتوجّه كرههم جميعًا لذاتِ الحقِّ فقد توجّه لإحدى 
ّ
 هنا بمعنى الكلّ؛ لِن

ُ
وقيل: الكثرة

قاته؛ فليس أقرباء الرّسُول 
ّ
ركِ،  متعل

ّ
ةِ الش

ّ
المدافعون عنه ونحوُهم أولياء للحقِّ ما داموا تحت مظل

عجّب من كارهيه إذا ذكر بعدهُ كرههم له.
ّ
 وقدّم ذكر الحقِّ اهتمامًا بشأنِه؛ وليقع الت



 

 

27 

ع عليهم إعراضهم البعيد عن الحقِّ وكان السّبب الرّئيس يّ فيه أهواءهم نبّه إلى أنّها غير 
ّ
ا شن

ّ َ
ولم

رْضُ وَمَنْ فِيهِنَّ ميزانِ الحقِّ  معتبرةٍ في
َ ْ
 وَالِ

ُ
مَاوَات سَدَتِ السَّ

َ
ف
َ
هْوَاءَهُمْ ل

َ
حَقُّ أ

ْ
بَعَ ال

َّ
وِ ات

َ
ولو جاء  وَل

هِ، ويحسُن تقديرُ: 
ّ
ا لِهوائهم لكان ذلك إخلالا بنظامِ الكونِ كل

ً
افق ور البشر مو

ُ
القرآن الذي هو دست

 تلك
ّ
، ووجهُ ذلك أن بع مُنزِل الحقِّ

ّ
رة  ولو ات

ّ
ها بنظامِها تسبّحُ بحمد الله وهي مسخ

ّ
الموجودات كل

ين المختلفة لم 
ّ
 أهواء الضّال

ً
 لنظامِ تسبيحها وجاءت ملبّية

ً
افقة  الحقِّ مو

ُ
للإنسان؛ فإذا لم تنزل آيات

ون حصُولها لو ساعفهم الحقّ فيها للزم أن تقوم العوالم   التي يودُّ
ُ
 المعجزات

ً
يبقَ لها ما يحفظها، فمثلا

بةِ بين حالٍ وآخر؛ ال
ّ
 والمخلوقات الِرضيّة لتلبيةِ أهوائهم المختلفةِ فيها والمتضاربةِ بينهم والمتقل

ُ
فوقيّة

رِهِمْ وفي ذلك فسادٌ عظيمٌ لنظامها المحكم 
ْ
اهُمْ بِذِك

َ
يْن
َ
ت
َ
بعًا أهواءهم بحالٍ؛ بل  بَلْ أ

ّ
 مت

ُ
ليس القرآن

رهم بهدفِ خلقِهم والغ
ّ
ا ليُذك

ً
 أنساهُم إيّاهُ تقادُم الزّمن واندراسُ تعاليمِ جئناهُم به واعظ

ُ
ايةِ منهُ حيث

وا من أصغرِ العوالِم؛ 
ُ
ه نزل من أجلِهم وإن كان

ّ
كر إليهم لإفادةِ معنى أن

ّ
الرّسالاتِ السّابقة، وأضاف الذ

رفِ كقوله: 
ّ
سّر الذكر عند بعضٍ بالش

ُ
وْمِكَ وعلى هذا ف

َ
كَ وَلِق

َ
رٌ ل

ْ
ذِك

َ
هُ ل

َّ
إِن هُمْ عَنْ [ 44]الزّخرف:  وَ

َ
ف

 
َ
رِهِمْ مُعْرِضُون

ْ
ون، وأعاد "ذكرهم" تنويهًا بعظمةِ القرآن ليبعث على  ذِك فهم عن القرآنِ يصدُّ

ون عنه  يصدُّ
َ
عجيبِ منهم: كيف

ّ
قه للخلوص إلى معنى القصرِ: أي  ؟الت

ّ
وقدّم الجارّ والمجرور على متعل

 لتثبيتِ حصول إعراضِهم. عنهُ لا عن غيرِه معرضُون، واستعمل الجملة
ً
 اسميّة

جهُ بالكلام إلى الرّسُول 
ّ
معرّضًا بالمشركين بإنكارٍ آخر يتبعُ ما سبقَ من أسبابِ إعراضهم؛  ثمّ يت

رْجًا لينفيَ أن يكون شيئًا منها جاء من جهتهِ 
َ
هُمْ خ

ُ
ل
َ
سْأ

َ
مْ ت

َ
بُ منهم أجرًا  أ

ُ
ك أيّها الرّسُول تطل

ّ
لعل

مًا بهم 
ّ
وا عنه؟ وتضمّن الاستفهامُ الإنكاريّ تهك

ُ
وا دفعه أو ضعف

ُ
بليغ فاستثقل

ّ
كَ على الت رَاجُ رَبِّ

َ
خ

َ
ف

يْرٌ 
َ
ب   خ

ُ
ه لا يُمكنُ لمثلك أن يطل

ّ
؛ فكيف لم ينتبهُوا أن ا من كلِّ أجرٍ دنيويٍّ

ًّ
فأجرُك عند الله أوفر حظ

رْجُ العطاء المعيّن المستمرّ؛ والخراج مثله خولف بينهما  !الِدنى ويفوّت على نفسه الِرقى والِبقى
َ
والخ

ا؛ وقيل: الخراج ما كان عطاءً أوسع 
ً
ن
ّ
يْرُ الرَّ تفن

َ
 وَهُوَ خ

َ
والله هو خيرُ من يهب من أفضلِ ما يوهب  ازِقِين

ا لمعنى الآية قبلها 
ً
ناء تثبيت

ّ
 سيقت لنكتةِ الث

ٌ
ه مالكٌ بيدِه كلُّ ش يءٍ، والجملة اعتراضيّة

ّ
كَ لِن

َّ
إِن وَ

قِيمٍ 
َ
ى صِرَاطٍ مُسْت

َ
دْعُوهُمْ إِل

َ
ت
َ
باع منهجٍ قويمٍ فيه سعادتُه ل

ّ
ك في حقيقةِ الِمرِ تناديهم لات

ّ
م ونجاتُهم وإن

ه طريقٌ 
ّ
 بها منهج الإسلام المعتدل وكأن

َ
ريقِ ليصف

ّ
لو فقِهُوا ذلك، وهنا استعار الاستقامة الحسّية للط



 

 

28 

ا له 
ً
د الكلام تثبيت

ّ
 مكابرتِهم تهزُّ قلب الدّاعية الحليم الرّاسخ  مستقيمٌ نراهُ أمامنا، وأك

َ
 شدّة

ّ
لِن

 عن كلِّ طريقةٍ 
ُ
ه بإشفاقه عليهم يبحث

ُ
رَاطِ لجلبِهم وتجعل خِرَةِ عَنِ الصِّ

ْ
 بِالآ

َ
ون

ُ
مِن

ْ
 يُؤ

َ
ذِينَ لا

َّ
وَإِنَّ ال

 
َ
اكِبُون

َ
ن
َ
؛ والمراد: فالحقُّ ما  ل ا عن كلِّ طريقٍ يوصلُ إلى الحقِّ بين بالبعثِ لبعيدُون جدًّ

ّ
 المكذ

ّ
وإن

ه 
ّ
ريقِ المائلُ عنه؛ مشتقٌّ من المنكب لِن

ّ
اكب عنِ الط

ّ
تدعوهم إليه فلا ترجُ لهم غيرهُ فهو لا ينفعُ، والن

اهر مقام المضمر فلم يقل: إنّهم؛ ل
ّ
 .يبيّن سبب ميلِهم عن الصّراطيميلُ عند الانعطاف، ووضع الظ

ون إنذاراتِ الله 
ّ
وبسببِ ابتعادِهم عن الصّراطِ المستقيم واستقرارِهم في الضّلالةِ هم يتلق

ما عُلم من المقام، فحكى الله موقفه تجاه 
ّ
وعقوباته فيتضرّعُون إليهِ ليرفعها عنهم؛ وهذا لم يذكر وإن

ا تضرّعهم 
َ
ن
ْ
ف
َ
ش

َ
اهُمْ وَك

َ
وْ رَحِمْن

َ
ولو رحمهم الله وفرجّ عنهم آلام الضّرِّ الذي يُصيبُهم  مَا بِهِمْ مِنْ ضُرٍّ وَل

غيان؛ 
ّ
 هنا بيانٌ لما سيحدُث بعد كشفِ الضّرِ من طبيعتِهم المتأصّلة في العودةِ إلى الط

ُ
به، والموقف

 ه
ُ
وا لا يستفيدُون من مدرسةِ الضّرّ، وفائدة

ُ
 كان

ُ
ا لسببِ عدمِ رحمتِهم حيث

ً
 وليس بيان

ّ
فرقةِ أن

ّ
ذهِ الت

رُه 
ُ
ديد الذي سيذك

ّ
ته العادلةِ فيهم مع كلِّ طغيانِهم؛ ليُفهم أخذهُم بالعذابِ الش

ّ
المقام جاء لتبيينِ سن

 
َ
يَانِهِمْ يَعْمَهُون

ْ
غ
ُ
وا فِي ط جُّ

َ
ل
َ
وا" من  ل جُّ

َ
وا فيه، و"ل لعادُوا إلى ضلالهم وكبريائهم على الحقِّ واستمرُّ

جاج وهو الاستمرار ف
َّ
ي السّوء وعدم الإقلاع عنه، والعَمَه الاضطراب في الِحوالِ السّيّئة، وقدّم "في الل

 للفاصلة، ويتبادرُ سؤالٌ عن دليلِ 
ً
قه"يعمهون" اهتمامًا بتسجيلِه عليهم ومراعاة

ّ
طغيانِهم" على متعل

غيان فيأتي جوابُه: 
ّ
مَا اسْ استمرارِهم في الط

َ
ابِ ف

َ
عَذ

ْ
اهُمْ بِال

َ
ن
ْ
ذ
َ
خ
َ
دْ أ

َ
ق
َ
 وَل

َ
عُون ضَرَّ

َ
هِمْ وَمَا يَت وا لِرَبِّ

ُ
ان
َ
ك
َ
 ت

ولقد أصبناهم بأنواعٍ من العذابِ الِدنى فلم يستفيدُوا من امتحانِ الضّرِ بعد كشفه بل نسبُوا ذلك 

 هذهِ تأكيدٌ لمضمونِ ما قبلها؛ فعدم رحمتِهم المذكور 
ُ
هم، والآية وا في عتوِّ

بيعةِ والِسباب واستمرُّ
ّ
إلى الط

ضرّع في الآية السا
ّ
غيان هو حال عدمِ الاستكانةِ والت

ّ
بقة هو العذاب المذكور هنا، وذكرُ الاستمرار في الط

 ٍدِيد
َ
ابٍ ش

َ
ا عَذ

َ
يْهِمْ بَابًا ذ

َ
ا عَل

َ
حْن

َ
ت
َ
ا ف

َ
ى إِذ غيانِ وعدمِ الاعتبارِ بالضّرِّ  حَتَّ

ّ
وهم على تلك الحالِ من الط

ى إذا انتهت فرصُهم أنزل الله عليهم عذاب الاست
ّ
عبيرُ بفتحِ حت

ّ
ديد فأخذهم، والت

ّ
ئصالِ المفاجئ الش

يءِ، وإذا فسّر العذابُ هنا بالِخرويِّ 
ّ

 عنِ المباغتةِ بالش 
ٌ
فهو فتحٌ  -كما ذهبَ إليهِ بعضٌ -البابِ كناية

هُ محبُوسٌ في مكانٍ ففتحَ 
ّ
خويف به وكأن

ّ
 لبيانِه على سبيلِ الت

َ
م؛ واختار هذه الصّورة

ّ
حقيقيٌّ لِبوابِ جهن



 

 

29 

 هم علي
َ
ا هُمْ فِيهِ مُبْلِسُون

َ
جاةِ منه، و"مبلسُون" من الإبلاسِ  إِذ

ّ
إذا هم بوقوعهم فيه آيسُون من الن

ا لإياسهم.
ً
ه حُرِم رحمة الله، وعبّر بالجملةِ الاسميّةِ إثبات

ّ
 وهو اليأس من كلِّ فرجٍ؛ ومنه سمّي إبليس لِن

 دلائل عظمةِ الله ووحدانيّتِه وقدرتِه على الب .12
ُ
 عثِ بيان

( 
َ
رُون

ُ
ك

ْ
ش

َ
 مَا ت

ً
لِيلا

َ
 ق
َ
ئِدَة

ْ
ف
َ ْ
بْصَارَ وَالِ

َ ْ
مْعَ وَالِ مُ السَّ

ُ
ك
َ
 ل
َ
أ
َ
ش

ْ
ن
َ
ذِي أ

َّ
رْضِ 78وَهُوَ ال

َ ْ
مْ فِي الِ

ُ
ك
َ
رَأ

َ
ذِي ذ

َّ
( وَهُوَ ال

( 
َ
رُون

َ
حْش

ُ
يْهِ ت

َ
 79وَإِل

َ
لا
َ
ف
َ
هَارِ أ يْلِ وَالنَّ

َّ
 الل

ُ
ف

َ
تِلا

ْ
هُ اخ

َ
 وَل

ُ
ذِي يُحْيِي وَيُمِيت

َّ
 ) ( وَهُوَ ال

َ
ون

ُ
عْقِل

َ
لَ 80ت

ْ
وا مِث

ُ
ال
َ
( بَلْ ق

( 
َ
ون

ُ
ل وَّ
َ ْ
الَ الِ

َ
 )81مَا ق

َ
ون

ُ
بْعُوث

َ َ
ا لم

َّ
إِن
َ
امًا أ

َ
ابًا وَعِظ رَ

ُ
ا ت

َّ
ن
ُ
ا وَك

َ
ن
ْ
ا مِت

َ
إِذ

َ
وا أ

ُ
ال
َ
ا 82( ق

َ
ا هَذ

َ
ن
ُ
آبَاؤ حْنُ وَ

َ
ا ن

َ
دْ وُعِدْن

َ
ق
َ
( ل

( 
َ
لِين وَّ

َ ْ
سَاطِيرُ الِ

َ
 أ

َّ
ا إِلا

َ
 هَذ

ْ
بْلُ إِن

َ
لْ  (83مِنْ ق

ُ
 )ق

َ
مُون

َ
عْل

َ
مْ ت

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
رْضُ وَمَنْ فِيهَا إِن

َ ْ
نِ الِ

َ
ِ 84لِم

 لِِلَّّ
َ
ون

ُ
ول

ُ
( سَيَق

( 
َ
رُون

َّ
ك
َ
ذ
َ
 ت

َ
لا
َ
ف
َ
لْ أ

ُ
عَظِيمِ )85ق

ْ
عَرْشِ ال

ْ
بْعِ وَرَبُّ ال مَاوَاتِ السَّ لْ مَنْ رَبُّ السَّ

ُ
 86( ق

َ
لا
َ
ف
َ
لْ أ

ُ
ِ ق

 لِِلَّّ
َ
ون

ُ
ول

ُ
( سَيَق

( 
َ
ون

ُ
ق
َّ
ت
َ
لْ مَنْ بِيَدِهِ 87ت

ُ
 ) ( ق

َ
مُون

َ
عْل

َ
مْ ت

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
يْهِ إِن

َ
 يُجَارُ عَل

َ
يْءٍ وَهُوَ يُجِيرُ وَلا

َ
لِّ ش 

ُ
 ك

ُ
وت

ُ
ك
َ
ِ 88مَل

 لِِلَّّ
َ
ون

ُ
ول

ُ
( سَيَق

( 
َ
سْحَرُون

ُ
ى ت

َّ
ن
َ
أ
َ
لْ ف

ُ
 )89ق

َ
اذِبُون

َ
ك
َ
هُمْ ل حَقِّ وَإِنَّ

ْ
اهُمْ بِال

َ
يْن
َ
ت
َ
 مَعَهُ  (90( بَلْ أ

َ
ان

َ
دٍ وَمَا ك

َ
ُ مِنْ وَل  اللََّّ

َ
ذ
َ
خ
َّ
مِنْ  مَا ات

( 
َ
ون

ُ
ا يَصِف ِ عَمَّ

 اللََّّ
َ
ى بَعْضٍ سُبْحَان

َ
 بَعْضُهُمْ عَل

َ
عَلا

َ
قَ وَل

َ
ل
َ
هٍ بِمَا خ

َ
لُّ إِل

ُ
هَبَ ك

َ
ذ
َ
ا ل

ً
هٍ إِذ

َ
يْبِ 91إِل

َ
غ
ْ
( عَالِمِ ال

( 
َ
ون

ُ
رِك

ْ
ا يُش ى عَمَّ

َ
عَال

َ
ت
َ
هَادَةِ ف

َّ
 .(92وَالش

 لذكرِ الإعراض ومآلِ أصحابِه يمتنُّ علينا بأدواتِ 
ً
دبّرِ ومناسبة

ّ
رِ والت

ّ
فك

ّ
مُ الت

ُ
ك
َ
 ل
َ
أ
َ
ش

ْ
ن
َ
ذِي أ

َّ
وَهُوَ ال

 
َ
ئِدَة

ْ
ف
َ ْ
بْصَارَ وَالِ

َ ْ
مْعَ وَالِ والله هو الذي خلق لكم آلة السّمعِ وآلة الإبصار وآلة الإدراك، وخصّ  السَّ

ه ينصر 
ّ
ا أو لِن

ً
ن
ّ
أفرد السّمع تفن لاث لشرفِها وأهمّيّتها في تحصيلِ المعرفةِ، و

ّ
 إلى امتنانه بهذهِ الث

ُ
ف

 
َ
 الخطاب عامّ وإن جاز

ّ
اهرُ أن

ّ
الِصواتِ فقط بخلافِ الِبصارِ والِفئدةِ فأحوالُ عملها متعدّدة، والظ

ه عدّ المهملين لهذهِ الِدوات 
ّ
ذكير بالإنشاء كأن

ّ
أن يوجّهَ إلى المذمومين بالإعراض من قبل، واختار الت

ه قد جعلها فيه؛
ّ
رهُ بأن

ّ
ها فذك

ُ
ه يملك

ّ
 أن

ُ
 الله هو من جعلها  كمن لا يعرف

ّ
بأسلوب قصرٍ يُفهمُ منه أن

 فيكم لا غيرُه 
َ
رُون

ُ
ك

ْ
ش

َ
 مَا ت

ً
لِيلا

َ
 شكركم لله باستخدامِ تلك الآلات فيما  ق

ّ
خلقَ لكم ذلك في حالِ أن

ةِ 
ّ
كر، وذكرُ القل

ّ
عمِ الكثيرةِ التي تقتض ي الش

ّ
ة من مقابلتِها للن

ّ
خلقت من أجله قليلٌ، وعرفت القل

ةِ وتقريبِها من منزلةِ تحريضٌ للاستز 
ّ
نكيرِ لتأكيدِ القل

ّ
 جاءت بعد الت

ٌ
عم، و"ما" صلة

ّ
ادةِ من شكرِ الن

رْضِ العدم 
َ ْ
مْ فِي الِ

ُ
ك
َ
رَأ

َ
ذِي ذ

َّ
رةِ للحياةِ وجعلكم  وَهُوَ ال

ّ
والله هو الذي خلقكم في هذهِ الِرض المسخ

 واستعير لمعن
ّ
رء البث

ّ
 بعد أخرى، وأصلُ الذ

ً
ه سببٌ له، وكرّر ضمير تتعاقبُون فيها أمّة

ّ
ى الخلقِ لِن



 

 

30 

 للامتنانِ، وفي نسبِ الخلقِ له وحدهُ تذكيرٌ بوجوبِ 
ً
الجلالة مع الاسمِ الموصولِ"وهو الذي" تقوية

 المبدئ قادرٌ على الإعادةِ؛ وقد قال: 
ّ
يْهِ إفرادِه بالعبادةِ إذ هو الخالق لا غيرُه؛ واستدلالٌ للبعثِ لِن

َ
وَإِل

 
َ
رُون

َ
حْش

ُ
كر،  ت

ّ
وا بالإيمان والش وإليه لا إلى غيرهِ تجمعون يوم القيامة للعرض والحساب؛ فاستعدُّ

باق 
ّ
 بوجود محسّن الط

ُ
ؤذن

ُ
 ت
ٌ
 دقيقة

ٌ
ِ مقابلة

ّ
 الحشرِ والبث

َ
 وبين

ُ
ذِي يُحْيِي وَيُمِيت

َّ
وهو الذي  وَهُوَ ال

وقات الكثيرة ويعمّرُها في الِرض وبيدِه وحدهُ أمرُ 
ُ
 إماتتها، وعبّر بالمضارع في الفعلين يبدعُ أصناف المخل

 الله لهُ 
ّ
 للبعثِ بأن

ً
لإفادةِ تجدّدهما الدّائم المنبئ عن عظيم قدرته، وذكر هذا بعد الحشرِ استدلالا

صرّفِ في خلقِه بل في أعظمِ الِمورِ وهما الإحياءُ والإماتة، 
ّ
هَارِ مطلقُ الت يْلِ وَالنَّ

َّ
 الل

ُ
ف

َ
تِلا

ْ
هُ اخ

َ
ولله  وَل

وم وحدهُ 
ُ
يلِ والنّهارِ عليكم، وفي طيّاتِ هذا الاختلافِ تذكيرٌ بنعمٍ كثيرةٍ تق

ّ
صريفِ في تعاقبِ الل

ّ
 أمرُ الت

على مدارِه، وذكرُ هذا بعد الإحياءِ والإماتةِ إيماءٌ إلى البعثِ الِصغرِ والموتة الصّغرى أي الاستيقاظ 

وم إذ هما من دلائل البعثِ أيضًا. وأنزل من لم يتد
ّ
 من لا يعقل والن

َ
بّر في صريحِ هذهِ الآياتِ منزلة

 فخاطبهُم على أسلوبِ الإنكارِ بقوله: 
َ
ون

ُ
عْقِل

َ
 ت

َ
لا
َ
ف
َ
ة على قدرة  أ

ّ
رُون في تلكم المظاهر الدّال

ّ
أفلا تتفك

ه صاحب الكمالاتِ وحدهُ. 
ّ
 الله ومنها الإحياء والحشر بعد الإماتة لتدركوا قدرته فتعبُدوهُ وحدهُ لِن

ا ا
ّ َ
 لحكايةِ ولم

ً
 إلى أسلوب الغيبةِ مناسبة

َ
قريعِ الذي كان بأسلوبِ الخطابِ التفت

ّ
نتقل من الت

 ضلالِهم الذي يُوحي بإبعادِهم فقال: 
َ
ون

ُ
ل وَّ
َ ْ
الَ الِ

َ
لَ مَا ق

ْ
وا مِث

ُ
ال
َ
ر من  بَلْ ق

ّ
فك

ّ
ليس شأن أولئك الت

ون وأن 
ُ
هم الِوّل

ُ
بعُوا ما ترك أسلاف

ّ
وهُ، وليس المرادُ هنا مجرّد أجلِ الإيمان بل شأنُهم أن يت

ُ
ولوا ما قال

ُ
يق

ولون 
ُ
قٌ بما تأصّل فيهم من اعتقادِهم لما يق

ّ
مّ متعل

ّ
 الذ

ّ
امًا القول لِن

َ
ابًا وَعِظ رَ

ُ
ا ت

َّ
ن
ُ
ا وَك

َ
ن
ْ
ا مِت

َ
إِذ

َ
وا أ

ُ
ال
َ
ق

 
َ
ون

ُ
بْعُوث

َ َ
ا لم

َّ
إِن
َ
ب أ

ُ
 العظام سن

ّ
 من جديدٍ قالوا: هل إذا متنا وصارت أجسامنا ترابًا لم تبق منها إلا

ُ
 ؟عث

 عودُها إلى 
ُ
ارِ المذمومين ويجوز

ّ
 إلى الكف

ٌ
وا" هنا عائدة

ُ
والاستفهام مسوقٌ للاستغراب والإنكارِ، و"قال

عجيب من مقولتِهم، وذِكرُ كونهم ترابًا وعظامًا بعد 
ّ
قولِ أسلافِهم؛ وعلى كلا الحالين أعيدت لنكتةِ الت

 
ً
يِّ تقوية

ّ
لاش ي الكل

ّ
دُ لهم البعث؛ ذكرِ الموتِ تنويهٌ بالت

ّ
 منهم لمن يؤك

ٌ
ا" حكاية

ّ
أكيدُ في "إن

ّ
 للإنكار، والت

 وأخرى 
ً
ه يحبّ العيش مرّة

ّ
ديد له، والِصلُ في الإنسان أن

ّ
 أنكر عليهم استبعادهم الش

َ
حكوهُ بهذا حين

 لما يفصّلُ لهم من شأنِه العظيم 
ً
 هؤلاءِ ينكرون البعث مكابرة

ّ
 أن

ّ
حْنُ وَ إلا

َ
ا ن

َ
دْ وُعِدْن

َ
ق
َ
ا مِنْ ل

َ
ا هَذ

َ
ن
ُ
آبَاؤ

بْلُ 
َ
لقد وعدنا مُحمّدٌ بهذا البعث بعد الموت كما وعدت الرّسل السّابقون آباءنا به ولم نر لهذا  ق



 

 

31 

 الوعدِ أثرًا من الحقيقةِ 
َ
لِين وَّ

َ ْ
سَاطِيرُ الِ

َ
 أ

َّ
ا إِلا

َ
 هَذ

ْ
 من قبيل حكاياتِ  إِن

ّ
لا يكون هذا الادّعاء إلا

 "أفعولةٍ"  الِقدمين الباطلةِ ولا يصحُّ 
ُ
سطورةٍ وهي القصّة المكذوبة؛ ووزن

ُ
نسبُها إلى الله، وأساطير جمعُ أ

ندّر لغرابتِه المتلبّسة ثوبَ الحقيقةِ، وعبّرُوا بأسلوبِ القصرِ إعلامًا منهم بأنّهم 
ّ
ب فيما يرادُ بهِ الت

ُ
يغل

وا: إن هو؛
ُ
ول

ُ
وا اسمَ الإشارةِ"هذا"  قد حَسَموا أمرَهم في المسألةِ ولم تبقَ محلَّ نظرٍ، ولم يق

ُ
واستعمل

ا.
ً
ا ناطق  لتمييزِ ما أرادُوه من دعوةِ البعثِ فيقع حُكمهم عليها جليًّ

ارِ لحقائق الرّسل كالبعثِ أمر رسُوله 
ّ
بأن يدفعهم إلى الاعتراف بأنّهم  وبعد بيانِ إنكارِ الكف

اقعٌ  ه ثابتٌ و
ّ
سهم أن

ُ
نِ ينكرُون ما في قرارةِ أنف

َ
لْ لِم

ُ
رْضُ وَمَنْ فِيهَاق

َ ْ
: من اسألهم أيّها الرّسُول  الِ

وقات؟ واستعمل "مَن" 
ُ
ؤون من فيها من المخل

ُ
 في شؤونها وش

ُ
مالكُ هذهِ الِرض الفسيحة والمتصرّف

؛ بمعنى: أجيبُوا مقرّين بما حصل لديكم من  ه القادمة تقريريٌّ
ُ
تغليبًا للعقلاء، وهذا الاستفهامُ وأمثال

س المراد اجمعهم في الحالِ لقولِ ذلك؛ بل هو تلقينٌ لِسلوبِ مجادلتِهم لاستعمالِه عند أنّها لله، ولي

 اقتضاء الحاجة 
َ
مُون

َ
عْل

َ
مْ ت

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
 اكتفاءً بنطقِ المقام به وتقديرُه:  إِن

ٌ
رط محذوف

ّ
وجوابُ الش

 اختفاءَ الحقيق
ّ
أمّلِ المفض ي إلى العلمِ لِن

ّ
 لهم إلى الت

ٌ
ةِ في مثلِ هذا كثيرٌ لاعتياد فأنبئوني، وهنا دعوة

رينَ إنّها لله 
ّ
ولوا غيرَ متأخ

ُ
رُوا بحقٍّ فسيق

ّ
قِ بالِسبابِ، فإن فك

ّ
عل

ّ
اسِ على الت

ّ
ِ الن

 لِِلَّّ
َ
ون

ُ
ول

ُ
 سَيَق

 
ُ
سيُجيبُون بأنّها ملكٌ لله وحدهُ؛ والمعنى أنّهم لا بُدّ سيعتقدُون ذلك سواء صرّحُوا به أم كتموه، والسّين

 من مثله تضمّنت معنى تأكيد حصولِ القولِ  هنا وفيما يأتي
َ
رُون

َّ
ك
َ
ذ
َ
 ت

َ
لا
َ
ف
َ
لْ أ

ُ
قل لهم أيّها الرّسُول  ق

  من بيدِه ملك الخلائق قادرٌ على بعثِهم كما قدرَ على إماتتهم؟ والاستفهامُ هنا 
ّ
أفلا تستنتجون بأن

رِ ه
ّ
ذك

ّ
وبيخ، وعبّر بالت

ّ
ظرِ في الدّلائل وفي نظائرِه الآتية واردٌ لمعنى الإنكارِ والت

ّ
 الن

ُ
ه نتيجة

ّ
لْ مَنْ نا لِن

ُ
ق

عَظِيمِ 
ْ
عَرْشِ ال

ْ
بْعِ وَرَبُّ ال مَاوَاتِ السَّ من الذي أنشأ السّماوات العظام  واسألهم يا مُحمّد  رَبُّ السَّ

 لمعاني عظمتِه في الكلام الذي سيق لذلك 
ً
ورعى نظامها وأنشأ عرشهُ العظيم؟ وجدّدَ لفظ "ربّ" تقوية

 عن استواء الملك لهُ؛ وذلك الغرض
ٌ
قٌ بها؛ فهو كناية

ّ
ه متعل

ّ
، وقرن العرش بذكر السّماوات ليفيد بأن

ه قال: من المتصرّف 
ّ
 العرش غيرُ مدركٍ كالِرض والسّماواتِ، كأن

ّ
وجهُ الاستدلال به على قدرتِه مع أن

ه يجلسُ ع
ّ
 أن يكون بمعنى الكرس يِّ دون اعتقادِ أن

ُ
  -تعالى الله-ليه في أعظمِ مُلكٍ؟ ويجوز

ُ
كما يقال: بيت

صريف أولى بأن يُعبد 
ّ
ه الخلقُ والت

ُ
 من شأن

ّ
الله ولا نعتقدُ إقامته فيه، والمرادُ فيما مرّ تقريرُ أن



 

 

32 

 ِ
 لِِلَّّ

َ
ون

ُ
ول

ُ
  سَيَق

ّ
ولون ذلك لله وحدهُ؛ أي الإنشاء والرّعاية المفهومان من لفظِ الرّبوبيّة، لِن

ُ
سيق

ا  المراد جوابُهم كان بهذا
ّ َ
 جوابِهم، ولم

َ
ا، ولعلَّ القرآن راعى الإيجاز فأورد ما لبّى غاية

ً
معنى لا لفظ

 أن يكونوا عبيدَ الله وحدهُ؛ فاختارَ لهم هنا 
َّ
 كلِّ ش يءٍ إلى ملكِ الله لم يبق لهم من بُدٍّ إلا

َ
استوعب نسبة

 إلى تقواهُ 
َ
 الدّعوة

َ
ون

ُ
ق
َّ
ت
َ
 ت

َ
لا
َ
ف
َ
لْ أ

ُ
: أفلا تخشون الله لعظمتِه وتستحون من قل لهم أيّها الرّسُول  ق

يْءٍ الإعراض عن ساطِع دلائله 
َ

لِّ ش 
ُ
 ك

ُ
وت

ُ
ك
َ
لْ مَنْ بِيَدِهِ مَل

ُ
من الذي ملك  وقل لهم أيّها الرّسُول  ق

 
ٌ
ا وبيده خزائنُ كلِّ ش يءٍ؟ ويدُ الله كناية

ً
ا وتدبيرًا وتصريف

ً
كلّ ش يءٍ في هذا العالم الذي نحن فيه خلق

 في وصفِ الملكِ بزيادةِ واوٍ وتاءٍ، ذكرَ هذا توكيدًا لدلالةِ الاستيلاءِ على عن قدرتِه، وم
ٌ
لكوت مبالغة

يْهِ العرش السّالفة وليُمهّدَ لقوله: 
َ
 يُجَارُ عَل

َ
الرّبّ الذي يدفعُ الضّرّ عمّن استغاثه من  وَهُوَ يُجِيرُ وَلا

ا من فلانٍ إذا منعه خلقِه ولا يستطيعُ أحدٌ أن يدفع عن الخلقِ ضرّهُ وعذابه، 
ً
و"يُجيرُ" من أجار فلان

لِّ فاعلٍ، و"على" بمعنى: من، وفي 
ُ
منه وحميه، ووردَ "يُجارُ" مبنيًا للمجهول لتعميمِ انتفاءِ الفعلِ عن ك

 الآيةِ ما عُرف عند أهلِ البديع بطباقِ السّلبِ 
َ
مُون

َ
عْل

َ
مْ ت

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
م تعلمون ذلك فأجيبوني،  إِن

ُ
إن كنت

 
ُ
أمّلِ المحصّلِ للعلمِ في المواضِع التي هي محلّ بحثٍ ويُلاحظ

ّ
 السّياق أورد هذه الاستثارة إلى الت

ّ
 أن

اهرةِ لذاتِها 
ّ
ِ واستنطاقٍ دون الظ

 لِِلَّّ
َ
ون

ُ
ول

ُ
ولون ذلك الملكوت وتلك القوّة لله وحدهُ؛ أي  سَيَق

ُ
سيق

 القوّة المفهومة من الإجارة 
َ
سْحَرُون

ُ
ى ت

َّ
ن
َ
أ
َ
لْ ف

ُ
بعون  أيّها الرّسُول  قل لهم ق

ّ
كيف تخدعون فلا تت

عجّب أمْيَلُ، وعبّر بالسّحرِ على سبيلِ الاستعارةِ لحالِ 
ّ
الحقّ مع علمكم به؟ والاستفهام هنا إلى معنى الت

رِ بأقربِ ما حولهم من الِرض ومن فيها ليُوقظ 
ّ
ذك

ّ
وبيخِ على عدمِ الت

ّ
 بالت

َ
المخدوعِ بألاعيب السّحرةِ، وبدأ

 على تغريرِ  ضمائرهم؛
ً
ثمّ وبّخهم ارتقاءً على عدمِ تقوى الله مشيرًا إلى ملكه الِعظم؛ ثمّ عاتبهُم جملة

ارِ وإدحاضِ أباطيلِهم، وكرّر "قل" كلَّ 
ّ
عقولِهم بعدَ انجلاءِ الحقِّ لها، وفي الآيةِ ما دلّ على مجادلةِ الكف

حَقِّ مرّةٍ اهتمامًا بكلِّ احتجاجٍ 
ْ
اهُمْ بِال

َ
يْن
َ
ت
َ
 بَلْ أ

َ
اذِبُون

َ
ك
َ
هُمْ ل صهم عرفانٌ   وَإِنَّ

ُ
لم يكن أولئك ينق

عرضُ لهم ولم يكن ما تحكيهِ الرّسل عليهم أساطير الِوّلين؛ بل قد جئناهُم بالدّلائلِ 
ُ
بالحقائق التي ت

ون أنفسهم على تكذيبِ ما استقرّ 
ُ
الواضحة على ما ندعوهم إلى الإيمان به كالبعثِ وغيرِه، وإنّهم ليحمل

ا لما يُخبرُ به.  فيها
ً
د الكلام تحقيق

ّ
 من الحقائق، وأك



 

 

33 

لُ منزلةِ الخلاصةِ لما  ركِ يوردُ ما ينزَّ
ّ
ربِ خواتِيم السّورةِ التي عالجت كثيرًا من قضايا الش

ُ
ومع ق

دٍ تقدّم 
َ
ُ مِنْ وَل  اللََّّ

َ
ذ
َ
خ
َّ
لم يجعل الله لنفسه ولدًا إطلاقا لا من الملائكة ولا من البشرِ ولا من  مَا ات

 منهم 
ّ
 حجّتهم فيه أقوى؛ وليهتمَّ بنفيِ أرقى عقائدهم فإن

ّ
 أن

َ
ه شركٌ يرون

ّ
 بنفيِ الولدِ لِن

َ
غيرِهم، وبدأ

ا 
ً
ا أو بنت

ً
 لله ابن

ّ
ع عن الخضوعِ للصّنمِ لكن اعتقد أن

ّ
 مَعَهُ مِنْ من ترف

َ
ان

َ
هٍ وَمَا ك

َ
ه   إِل

ُ
ولم يكن يُشارك

ريك، والجمعُ بينهما 
ّ
 لتأكيد نفيِ الولدِ والش

ٌ
في ملكه أيُّ إلهٍ تعالى الله عن ذلك، و"مِن" بتكرّرها صلة

ركِ التي ما يزال لها أثرٌ إلى وقتنا المعاصرِ 
ّ
هٍ بِمَا نوعٌ من الاستقصاءِ لكلِّ عقائدِ الش

َ
لُّ إِل

ُ
هَبَ ك

َ
ذ
َ
ا ل

ً
إِذ

قَ 
َ
ل
َ
قص الذي هب  خ

ّ
 الن

ُ
ة
ّ
أنَّ ذلك صحيح إذا سينفردُ كلُّ إلهٍ بنظام خلقه؛ وهذا الاستقلالُ مظن

 
َ
 جوابٍ لما سبقَ على تقديرِ: لو كان

ُ
 كلٍّ فيما انفرد به، و"إذن" حرف

ُ
ينافي الِلوهيّة إذ ستنحصرُ مُهمّة

 على نفيِ الولدِ لِ 
ً
خاذ الولدِ يُفض ي إلى مشاركةِ معهُ إلهٌ لذهبَ كلّ إلهٍ بما خلقَ، ولم يُقم استدلالا

ّ
 ات

ّ
ن

رك؛ فاكتفى بإبطالِ الِعمّ 
ّ
 الش

ُ
ى بَعْضٍ المولودِ لوالدِه في الِلوهيّة وذلك عين

َ
 بَعْضُهُمْ عَل

َ
عَلا

َ
 وَل

 نفوذهِ عليه؛ وهذا أثرٌ آخر للاستقلالِ 
َ
وسيتعالى بعضُ الآلهةِ على البعض الآخر يريدُ قهرهُ وبسط

تيجة المتفرّع عن تعدّد الآ
ّ
لهة؛ وهو أشبه بأحوالِ ملوكِ الدّنيا مع بعضِهم؛ فالآية تقرّبُ تلك الن

 حتميّة 
ٌ
 المفترضة بأمرٍ حاصلٍ مشاهدٍ كي تقرّر بأنّها نتيجة

َ
ون

ُ
ا يَصِف ِ عَمَّ

 اللََّّ
َ
هَ  سُبْحَان

ّ
تقدّس الله وتنز

انتظامُ الكونِ 
َ
قصِ؛ ف

ّ
ون من خلقِه من صفاتِ الن

ُ
 وراءه عمّا يصفه به الغافل

ّ
وانسجامُه دلَّ على أن

ركِ وغيرِه 
ّ
 الاعتقادِ الخاطئ الذي أوقعهم في الش

ُ
 نتيجة

ُ
يْبِ مسيّرًا واحدًا، وتلك الصّفات

َ
غ
ْ
عَالِمِ ال

هَادَةِ 
َّ
ا ويعلمُ ما يقعُ بينهم حاضرًا،  وَالش

ً
ا أو مكان

ً
 يعلمُ ما غاب عنهم زمان

ً
والله لم يكن عن الخلقِ غافلا

 في 
ُ
عريف

ّ
هادةِ" لإفادةِ الاستغراقِ الحقيقيّ؛ وبينهما طباقٌ وهو من محسّناتِ الكلام، والت

ّ
"الغيبِ والش

 استقلال كلّ إلهٍ بما خلقَ من أبرزِ ما يقدحُ فيه أن يجهل كلُّ إلهٍ ما خفيَ من 
ّ
ولعلّ الإفادة بهذا هنا لِن

 
ّ
 بأن

َ
 يُنازعه فيها؛ فحين أثبت علمه المطلق أثبت

َّ
ى ه واحدٌ لم يُنازعه ملكه أحدٌ خصائص غيرِه لئلا

َ
عَال

َ
ت
َ
ف

 
َ
ون

ُ
رِك

ْ
ا يُش هُ  عَمَّ

ّ
ريك والولد؛ فمقامُه أرفعُ من أن يُعدَّ بأن

ّ
سب إليه من الش

ُ
تقدّس الله عن كلِّ ما ن

 مشارَكٌ في أوصافِه العظيمة.



 

 

34 

المين الوخيمة وتقريرُ منهجِ الدّعوةِ الِقوم .13
ّ
 من نهايةِ الظ

ُ
 الإشفاق

 ِّلْ رَب
ُ
 )ق

َ
ي مَا يُوعَدُون ِ

ّ
رِيَن

ُ
ا ت  )93إِمَّ

َ
ين الِمِ

َّ
وْمِ الظ

َ
ق
ْ
نِي فِي ال

ْ
جْعَل

َ
 ت

َ
لا
َ
رِيَكَ مَا 94( رَبِّ ف

ُ
 ن
ْ
ن
َ
ى أ

َ
ا عَل

َّ
إِن ( وَ

( 
َ
ادِرُون

َ
ق
َ
عِدُهُمْ ل

َ
 )95ن

َ
ون

ُ
مُ بِمَا يَصِف

َ
عْل

َ
حْنُ أ

َ
 ن
َ
ة
َ
ئ يِّ

حْسَنُ السَّ
َ
تِي هِيَ أ

َّ
عْ بِال

َ
عُ 96( ادْف

َ
لْ رَبِّ أ

ُ
 بِكَ ( وَق

ُ
وذ

يَاطِينِ )
َّ
 يَحْضُرُونِ )97مِنْ هَمَزَاتِ الش

ْ
ن
َ
 بِكَ رَبِّ أ

ُ
عُوذ

َ
الَ رَبِّ  (98( وَأ

َ
 ق

ُ
وْت

َ ْ
حَدَهُمُ الم

َ
ا جَاءَ أ

َ
ى إِذ حَتَّ

هَا وَمِنْ وَرَائِهِمْ 99ارْجِعُونِ )
ُ
ائِل

َ
 هُوَ ق

ٌ
لِمَة

َ
هَا ك  إِنَّ

َّ
لا

َ
 ك

ُ
ت

ْ
رَك

َ
عْمَلُ صَالِحًا فِيمَا ت

َ
ي أ ِ

ّ
عَل

َ
  ( ل

َ
ون

ُ
ى يَوْمِ يُبْعَث

َ
 إِل

ٌ
خ
َ
بَرْز

(100). 

ا ظهر للرّسُول 
ّ َ
 الِمم التي يحكي الله  ولم

َ
ا عناد قومه كان يخش ى أن يحلّ العذابُ بهم شأن جليًّ

لْ لا يعلمُ كيف ذلك؛ فعالج الله بواعث الخشيةِ فيهِ بتلقينِه هذا الدّعاء  عنها ولكن الرسول 
ُ
ق

ي مَ  ِ
ّ
رِيَن

ُ
ا ت  رَبِّ إِمَّ

َ
ريني  قل أيّها الرّسُول  ا يُوعَدُون

ُ
 لي وأنا حيٌّ بأن ت

َ
ي إن كنت قضيت  بالله: يا ربِّ

ً
متوسّلا

رطيّة و"ما" التي يؤتى بها 
ّ
ها "إن" الش

ُ
عذابَ القومِ الكافرينَ الذي تعدُهم بهِ في الدّنيا، و"إمّا" أصل

 الله منجّيه؛ وهو ما أفادهُ الدّعاء باسمِ الرّبِّ 
ّ
لقين إيماءٌ بأن

ّ
أكيد، وفي هذا الت

ّ
 للت

ً
الذي من شأنه  صلة

 أن يلطف بمربوبه 
َ
ين الِمِ

َّ
وْمِ الظ

َ
ق
ْ
نِي فِي ال

ْ
جْعَل

َ
 ت

َ
لا
َ
يا ربِّ فلا تجمعني مع الذين ظلموا أنفسهم  رَبِّ ف

وا العذاب فأهلك معهم واجعلني مع عبادك الصّالحين، وجدّدَ في دعائه "ربّ" تعظيمًا لشأنه 
ُّ
فاستحق

ا ل لمِ ذمًّ
ّ
هم وليُبيّن لنا سبب وقوعِ العذاب عليهم لنحذرهُ، واستعمل "في" الجالبِ لفضله، ونعتهم بالظ

 أهلك معهم؛ وذلك استئناسًا بأحوالِ الرّسلِ 
َّ
رفيّةِ أي لا تجعلني حيث يُقيمون لئلا

ّ
للدّلالة على الظ

لكنَّ الله لم يجعل هلاك قريشٍ بعذابٍ سماويٍّ ولكنه أراهُ مصارع أسيادِها يوم بدرٍ  قبله كلوطٍ 

 َو 
َ
ادِرُون

َ
ق
َ
عِدُهُمْ ل

َ
رِيَكَ مَا ن

ُ
 ن
ْ
ن
َ
ى أ

َ
ا عَل

َّ
د  إِن

ّ
نا نستطيعُ أن نجعلك ترى عذابَ قومك الكافرين، وأك

ّ
وإن

رُه لحكمةٍ؛ أو تأكيدُ 
ّ
 لكن نؤخ

ً
ريه لك عاجلا

ُ
ون فيها، والمراد: لا ن

ّ
 المقصُودين بمضمونها شاك

ّ
الجملة لِن

 يغفل عن الآية مجرّدُ حملٍ للرّسُول 
ّ

ضرّع بالحفظِ، وفي إرشادِ الرّسُولِ إلى هذا  بألا
ّ
به فيكثر الت

ّ
ترق

 مقامه 
ّ
واضع والخضوع لله؛ فإن

ّ
 لنا على الت

ٌ
ر معصومٌ تربية

ّ
ه مبش

ّ
على رفعته لم يرفع  الدّعاء مع أن

 عنه واجب الدّعاءِ بالحفظ.

 إهلاك قومه بسببِ تكذيبِهم وإيذائهم للدّعو  وحين بيّن الله للرّسُول 
ّ
 مسألة وقتٍ بأن

ّ
ةِ ما هو إلا

 أوصاهُ بأن يلتزم الحلم والحكمة معهم ولا ينجرّ إلى أهوائهم 
َ
ة
َ
ئ يِّ

حْسَنُ السَّ
َ
تِي هِيَ أ

َّ
عْ بِال

َ
رُدَّ عن  ادْف



 

 

35 

، والمشهور في تفسيرِ "أحسن" 
ً
ريقةِ التي تراها أفضل نتيجة

ّ
نفسكَ وعن دعوتِك أذى من يُؤذيك بالط

ه ردُّ عموم القبيح بم
ّ
صوص وإسقاط الآية على بأن

ّ
 استنطاق باقي الن

ّ
 أكمل في الحسن، غير أن

ُ
ا يكون

طب في الآية: "... ككلمةِ 
ُ
ول الق

ُ
تيجةِ؛ يق

ّ
عِ الحكيم للن

ّ
وق

ّ
نا نقدّرُ الدّفع الِحسن بالت

ُ
اقع يجعل أرض الو

هادةِ والوعظِ والسّلام والإحسان إلى المس يء ونحو ذلك؛ إذا كان لا يُفض ي إلى إهانةِ 
ّ
 الدّينِ الش

ه إن لزم استعمالُ الجميلِ فالآية تحتملُ معنى: رُدَّ بأشدّ في الحُسْن من السّيئةِ في  8والمرُوءة"،
ّ
على أن

ه الإساءة وإلى 
ُ
 توص ي بالإحسان عامّة إلى من شأن

ُ
بر "أحسن" مسلوب المفاضلةِ فالآية

ُ
بح، وإن اعت

ُ
الق

مُ بِمَا غيرِه من باب أولى 
َ
عْل

َ
حْنُ أ

َ
 ن

َ
ون

ُ
نحنُ عالمون بما يتّهمُك بهِ قومُك من السّحرِ والكذبِ وغيرِ  يَصِف

نبيه إلى علمِه بفعالِهم إيذانٌ بمجازاته لهم وإيماءٌ إليه 
ّ
لِّ  ذلك، والت

ُ
أن يفوّض أمره إلى الله على ك

 .  حالٍ ولا يغتمَّ

ياطين الغيبيّ تأثيرٌ مباشرٌ في زرعِ فتيلِ العدا
ّ
قيَ وحين كان لعالم الش

ّ
واتِ أوصاهُ الله تعالى بأن يت

يَاطِينِ شرّه 
َّ
 بِكَ مِنْ هَمَزَاتِ الش

ُ
عُوذ

َ
لْ رَبِّ أ

ُ
ي أعتصمُ بك من  وَق واستعن بالله طالبًا حمايتهُ: يا ربِّ

 الجنِّ بالخصوص، و"همزات" جمعُ همزةٍ 
ُ
ه أريد بهم هنا شياطين

ّ
اهر أن

ّ
ياطين، والمتبادرُ الظ

ّ
نزغات الش

عمل مجازًا في وساوسهم التي مصدرُها اله
ُ
 باليدِ أو الإصبع على ش يءٍ؛ واست

ُ
؛ وهي الضّغط  والهزِّ

ّ
ز
َ
مز كالِ

ياطين 
ّ
 إلى تنوّعها واختلافِ أحوالِها مع كثرةِ الش

ٌ
رّ؛ وفي ذكرِها بالجمعِ إشارة

ّ
يدفعُون بها نحو الش

 ِيَحْضُرُون 
ْ
ن
َ
 بِكَ رَبِّ أ

ُ
عُوذ

َ
  وَأ

َّ
 وفي  وأستجيرُ بك يا ربّي لئلا

ً
يقدُموا إليَّ بالوساوس في العبادةِ خاصّة

بالاستعاذةِ محمولٌ على طلبِ البقاءِ على السّلامة منهم فحضورُهم إليه  عامّةِ الِحوال، ولعلّ أمرهُ 

نا بعيدُون عن كيدِهم.
ّ
 لقوّةِ حصانته، وكرّر الاستعاذة تعليمًا لنا بأن نجتهدَ فيها ولا نعتقدَ أن

ٌ
 ضعيف

بالكلامِ إلى المعرضين وما كان من شأنِهم عند الموتِ، أو الكلام عن عالم الضّالين ثمّ يعودُ 

ياطين 
ّ
لين من الش

ّ
 والمضل

ُ
وْت

َ ْ
حَدَهُمُ الم

َ
ا جَاءَ أ

َ
ى إِذ   حَتَّ

ُ
وهم على تلك الحالِ إلى أن تجيء أحدهم ساعة

ول في نقطةِ تحوّلٍ رهيبةٍ من نهايةِ الامتحانِ 
ُ
إلى رُؤيةِ الخسارةِ الفظيعةِ الدّائمة: رحيله عن الدّنيا، فيق

 ِالَ رَبِّ ارْجِعُون
َ
يا ربِّ ردّني إلى الحياةِ، واستعمل ضمير الجمعِ"ارجعون" ولم يقل: ربِّ ارجعني  ق

 تعظيمًا لمقامِ الله، وقيل: الضّميرُ عائدٌ للملائكةِ التي تأتيه 
ُ
ت

ْ
رَك

َ
عْمَلُ صَالِحًا فِيمَا ت

َ
ي أ ِ

ّ
عَل

َ
عس ى  ل

                                                           

تيسير التّفسير  



 

 

36 

 من الِعمالِ لم أعمله، أو 
ُ
ركِ المجازيِّ أي ما ضيّعت

ّ
 صالحًا فيما تركت؛ وعلى معنى الت

ً
أكسبُ عملا

ظم في 
ُ
قصيرِ ن

ّ
 من عالم الدّنيا، وفي هذا وعدٌ بالامتثالِ مع اعترافٍ بالت

ُ
فت

ّ
بمعناهُ الحقيقيّ أي فيما خل

 الموتِ الذي تشحُّ فيه الكلمات أقصرِ لفظ شاهدًا على بلاغةِ القرآنِ في حكايةِ موقفِ 
َّ

لا
َ
لا رجوع  ك

ول 
ُ
 تضمّن ردعًا وزجرًا، ثمّ يق

ً
 إبطالٍ لما أفادهُ الكلام قبلا

ُ
" حرف

ّ
 رحيله، و"كلا

ُ
ت ساعة

ّ
إلى الدّنيا لمن حل

هَاالله: 
ُ
ائِل

َ
 هُوَ ق

ٌ
لِمَة

َ
هَا ك ولن يحظى  أجل هو قائلٌ ذلك طلبًا للرّجوع ولكنّ طلبه ذهب أدراج الرّياح إِنَّ

 وعدهُ هراءٌ ليس وراءهُ أساسٌ من الحقيقةِ فلو رُدَّ لم يعمل صالحًا، وأطلق الكلمة على 
ّ
بقبولٍ؛ كما أن

لجئه 
ُ
 الوضعِ ست

َ
 شدّة

ّ
د قوله لها تلميحًا بأن

ّ
جملةِ دعائه مجازًا من بابِ إطلاقِ الجزء وإرادةِ الكلّ، وأك

 ،
َ
 إليها لا محالة

ٌ
 هذا الموقفِ عبرة

ُ
رحم في ساعته  وحكاية

ُ
وَمِنْ وَرَائِهِمْ لنا جميعًا للاستعدادِ للموتِ كي ن

 
َ
ون

ُ
ى يَوْمِ يُبْعَث

َ
 إِل

ٌ
خ
َ
 لابُدّ منها تستمرُّ إلى يومِ بعثِ كلِّ البشر، والوراء  بَرْز

ٌ
 انتقاليّة

ٌ
وبعدَ موتِهم حياة

 من لازمِ السّائرِ إلى ش ي
ّ
ءٍ ثابتٍ أن يقع فيه؛ واختار مستعملٌ هنا في معنى حتميّة حصول الِمرِ؛ لِن

ه لاحقٌ 
ّ
 الِمرِ غير المرغوبِ فيه أن يُفرّ منه فصار وكأن

َ
 شأن

ّ
ع يكون من الِمام لِن

ّ
 المتوق

ّ
كلمة"وراء" مع أن

بور؛ ويُحتملُ أراد ما بين 
ُ
لا آتٍ، وأصلُ البرزخِ الحاجزُ يوضعُ بين شيئين؛ وهو مرادٌ به حياتُهم في الق

اء العالم وأهوال السّاعة، وجعلُ غايةِ البرزخِ إلى يومِ البعثِ لإقناطِهم من موتِهم والبعثِ من فن

 الرّجوعِ. 

كالُ بالِشقياء وتقريعُهم  .14
ّ
 فلاح فريقِ الإيمان والن

ُ
 بيان

( 
َ
ون

ُ
سَاءَل

َ
 يَت

َ
سَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَئِذٍ وَلا

ْ
ن
َ
 أ

َ
لا
َ
ورِ ف  فِي الصُّ

َ
فِخ

ُ
ا ن

َ
إِذ

َ
 101ف

ْ
ت

َ
ل
ُ
ق
َ
مَنْ ث

َ
ئِكَ هُمُ ( ف

َ
ول
ُ
أ
َ
هُ ف

ُ
مَوَازِين

( 
َ
لِحُون

ْ
ف
ُ ْ
 )102الم

َ
الِدُون

َ
مَ خ

َّ
سَهُمْ فِي جَهَن

ُ
ف
ْ
ن
َ
سِرُوا أ

َ
ذِينَ خ

َّ
ئِكَ ال

َ
ول
ُ
أ
َ
هُ ف

ُ
 مَوَازِين

ْ
ت

َّ
ف
َ
حُ 103( وَمَنْ خ

َ
ف
ْ
ل
َ
( ت

( 
َ
الِحُون

َ
ارُ وَهُمْ فِيهَا ك

َّ
مْ  (104وُجُوهَهُمُ الن

ُ
يْك

َ
ى عَل

َ
ل
ْ
ت
ُ
نْ آيَاتِي ت

ُ
ك
َ
مْ ت

َ
ل
َ
 )أ

َ
بُون ِ

ّ
ذ
َ
ك
ُ
مْ بِهَا ت

ُ
ت
ْ
ن
ُ
ك
َ
ا 105ف

َ
ن وا رَبَّ

ُ
ال
َ
( ق

( 
َ
ين ِ

ّ
وْمًا ضَال

َ
ا ق

َّ
ن
ُ
ا وَك

َ
ن
ُ
وَت

ْ
ا شِق

َ
يْن
َ
 عَل

ْ
بَت

َ
ل
َ
 )106غ

َ
ون

ُ
الِم

َ
ا ظ

َّ
إِن
َ
ا ف

َ
 عُدْن

ْ
إِن

َ
ا مِنْهَا ف

َ
رِجْن

ْ
خ
َ
ا أ

َ
ن الَ 107( رَبَّ

َ
( ق

مُونِ ) ِ
ّ
ل
َ
ك
ُ
 ت

َ
وا فِيهَا وَلا

ُ
سَئ

ْ
رِيقٌ 108اخ

َ
 ف

َ
ان

َ
هُ ك

َّ
يْرُ  ( إِن

َ
 خ

َ
ت

ْ
ن
َ
أ ا وَ

َ
ا وَارْحَمْن

َ
ن
َ
فِرْ ل

ْ
اغ

َ
ا ف

َّ
ا آمَن

َ
ن  رَبَّ

َ
ون

ُ
ول

ُ
مِنْ عِبَادِي يَق

( 
َ
احِمِين  )109الرَّ

َ
ون

ُ
ضْحَك

َ
مْ مِنْهُمْ ت

ُ
ت
ْ
ن
ُ
رِي وَك

ْ
مْ ذِك

ُ
سَوْك

ْ
ن
َ
ى أ ا حَتَّ رِيًّ

ْ
مُوهُمْ سِخ

ُ
ت
ْ
ذ
َ
خ
َّ
ات
َ
ي جَزَيْتُهُمُ 110( ف ِ

ّ
( إِن

هُ  نَّ
َ
يَوْمَ بِمَا صَبَرُوا أ

ْ
 )ال

َ
ائِزُون

َ
ف
ْ
 .(111مْ هُمُ ال



 

 

37 

اقفِ البعثِ الذي انتهى إليه الكلام  ورِ ثمّ يُفصّلُ شيئًا في مو  فِي الصُّ
َ
فِخ

ُ
ا ن

َ
إِذ

َ
فإذا نفختِ  ف

فخةِ الِولى لصعقِ الخلائق، ونفخ الملائكةِ في الصور لا 
ّ
انية للبعثِ بعد الن

ّ
فخة الث

ّ
 في الصّور الن

ُ
الملائكة

 المقام جاء 
ّ
ائبِ لِن

ّ
 بأمرٍ تكوينيٍّ من الله، وقد بنى الفعل للن

ُ
 يكون

ُ
فخ

ّ
يعلمُ حقيقته إلا الله؛ وقيل: الن

افخ
ّ
فخِ لا بالن

ّ
فخِ؛ وقيل جمعُ صُورةٍ فهو نفخ الروح في الِجساد، ليهتمّ بحادث الن

ّ
 الن

ُ
 آلة

ً
غة

ُ
، والصّور ل

وعدل عن إعادةِ لفظِ البعثِ ليهتمَّ بذكرِ أمارتِه التي قدّرها الله لتكون بمنزلةِ الإشارةِ الرّسميّة 

سَابَ بَيْنَهُمْ يَوْمَئِذٍ لانطلاقِه 
ْ
ن
َ
 أ

َ
لا
َ
سبيّة الت ف

ّ
صرة فلا اعتبار للعلاقاتِ الن

ُّ
ي كانت بينهم سببًا للن

 
ً
ى صار كلٌّ مشتغلا

ّ
عاطفِ بينهم حت

ّ
فاعة؛ وذلك من شدّةِ الهولِ في الموقفِ الذي أطفأ دواعي الت

ّ
والش

سب يبقى معلومًا
ّ
، لِن الله ذكر فرار   -وإن لم ينفع –بنفسه، ولعلّ الن هم إلى حالِ الِجنبيِّ

ُ
لُ حال فلا يُحَوَّ

قدير: فلا أنسابَ تنفعُهم  المرء من أخيهِ وأمّه...؛
ّ
 فالت

َ
ون

ُ
سَاءَل

َ
 يَت

َ
ولا يسألُ بعضُهم بعضًا يوم  وَلا

واصلِ الذي هو سببُ الانتفاع وقضاء المصالِح لإدراكهم 
ّ
ون بالت

ُ
القيامةِ عن الِنساب؛ أي لا يشتغل

ه: 
ُ
ه لا أحد ينفعُهم، وأمّا قول

ّ
و أن

ُ
سَاءَل

َ
ى بَعْضٍ يَت

َ
بَلَ بَعْضُهُمْ عَل

ْ
ق
َ
أ  وَ

َ
فهو سؤالُ [ 27]الصّافات:  ن

ا كان أو موحّدًا 
ً
ارِ، وهذه الِحكام تعمُّ كلّ شقيٍّ مشرك

ّ
هُ مخاصمةٍ وقيل: يقعُ في الن

ُ
 مَوَازِين

ْ
ت

َ
ل
ُ
ق
َ
مَنْ ث

َ
ف

 
َ
لِحُون

ْ
ف
ُ ْ
ئِكَ هُمُ الم

َ
ول
ُ
أ
َ
نوبِ فأولئك من  ف

ّ
فمن كان عظيم القدرِ بأعمالِه الصّالحة وتوبته من جميع الذ

 عن أهل الفلاحِ 
ٌ
ه كناية

ُ
ت
ّ
 الحقيقيّين، والآية أفادت قصر الفوزِ على هذا الصّنف، وثقلُ الميزانِ وخف

ا لما نادت به كلُّ 
ً
وبةِ والصّلاح مصداق

ّ
 بالت

ّ
أنِ؛ أي فمن ثقل شأنه...، ولا شأن في ذلك اليومِ إلا

ّ
الش

 لهذا الفريق يذكر الخاسرين 
ً
هُ وَمَ الآيات التي تحدثت عن الموضوع، ومقابلة

ُ
 مَوَازِين

ْ
ت

َّ
ف
َ
ومن  نْ خ

 
ً
ه عند الله بسببِ انتقالِه إليه محمّلا

ُ
ت درجت

ّ
ه الصّالحة وذهبت هباءً منثورًا فانحط

ُ
حبطت أعمال

  بالآثامِ غير تائبٍ منها
َ
الِدُون

َ
مَ خ

َّ
سَهُمْ فِي جَهَن

ُ
ف
ْ
ن
َ
سِرُوا أ

َ
ذِينَ خ

َّ
ئِكَ ال

َ
ول
ُ
أ
َ
وا  ف

ُ
فأولئك هم الذين فوّت

ارِ الدّائم، واستعمل اسم الإشارةِ في 
ّ
الفلاح العظيم عن أنفسهم ومصيرُهم عذابُ الن

 بما يجدُه؛ ولعلّ اختيارهُ للبعيدِ تحقيقٌ لبيانِ ارتقاءِ 
ّ

لا
ُ
الموضعينِ"أولئك" تمييزًا للفريقين ليظهر ك

قيِّ في الدّ 
ّ
ا السّعيدِ في الدّرجات مقابل سفالة الش

ً
ل لخسارتِهم بحالِ الذي أنفق أوقات

ّ
ركات، ومث

ه يُفيدُه فخرج بعد حينٍ خاسرًا كلَّ ش يءٍ 
ّ
 لِجلِ أن يستثمرَ فيما يظنُّ أن

ً
حُ وُجُوهَهُمُ وجهودًا وأموالا

َ
ف
ْ
ل
َ
ت

 
َ
الِحُون

َ
ارُ وَهُمْ فِيهَا ك

َّ
ارِ عليهم وتفتكُ بأجسامهم، وذكر الوجه بالخصوص  الن

ّ
 الن

ُ
ه تنقضُّ ألسنة

ّ
لِن



 

 

38 

ى تنكشف الِسنان كحالِ رأس 
ّ
فتينِ حت

ّ
وح انفتاح الش

ُ
 بشدّةٍ، والكل

ُ
فحُ الحرق

ّ
 الِعضاء، والل

ُ
أشرف

 من القبحِ لِنّها في الوجه
ٌ
 فظيعة

ٌ
بح؛ وهي حالة

ّ
 .الغنم المشويّةِ بعد الذ

رًا بقيمةِ الهديِ الإلهيِّ الذي جعل
ّ
ار مذك

ّ
ه الله مفتاح ويُتمُّ الحديث في أحوالِ الِشقياء وسط الن

 السّعادةِ في الدّارينِ 
َ
بُون ِ

ّ
ذ
َ
ك
ُ
مْ بِهَا ت

ُ
ت
ْ
ن
ُ
ك
َ
مْ ف

ُ
يْك

َ
ى عَل

َ
ل
ْ
ت
ُ
نْ آيَاتِي ت

ُ
ك
َ
مْ ت

َ
ل
َ
ألم تكن الرّسل والدّعاة إلى الله  أ

موهم بالإعراض 
ُ
كم قابلت

ّ
ورِ؛ لكن

ّ
يقرؤون عليكم آياتِ الوحيِ يدعونكم إلى ما تضمّنته من الهدايةِ والن

كذيبِ؟ والج
ّ
قرير المتضمن معنى والت

ّ
 مقولُ فعلٍ محذوفٍ أي: يقال لهم، والاستفهامُ جاء لمعنى الت

ُ
ملة

ومٌ لا يسعُ إنكاره: 
ُ
 جوابه معل

ّ
وبيخ. يُجيبُ الِشقياء جوابًا انصرف عن فحوى السّؤالِ لِن

ّ
وا الت

ُ
ال
َ
ق

ا
َ
ن
ُ
وَت

ْ
ا شِق

َ
يْن
َ
 عَل

ْ
بَت

َ
ل
َ
ا غ

َ
ن نا سعادتنا فخس رَبَّ

ُ
 يا ربّنا غلبت شقاوت

ُ
 فِعلةٍ التي تكون

ُ
 زنة

ُ
قوة ِ

ّ
رنا، والش

ها السّعادة؛ وذلك الغلبُ بسبب ما صدر منهم من 
ُ
قابل

ُ
عب والعذاب وت

ّ
قاء أي الت

ّ
للهيئةِ؛ وهي من الش

ركِ والمعاص ي باختيارِهم، فصوّروا حالهم كحالِ لونٍ غلبَ عليه لونٌ بشدّته فلم يظهر، واختارُوا 
ّ
الش

داء بلفظِ الرّبوبيّةِ 
ّ
ى ينفعُ الن

ّ
ا لكن أن

ً
قوة لهم لإفادةِ اختصاصها بهم  !استعطاف

ّ
ا وأضاف الش

َّ
ن
ُ
وَك

 
َ
ين ِ

ّ
وْمًا ضَال

َ
وا بقولهم: فضللنا لحكايةِ  ق

ُ
ا في الاعترافِ لم يكتف

ً
ا أهل ضلالٍ بسببِ ذلك، وإمعان

ّ
وكن

ه كان 
ّ
 إلى أن

ً
الضّلالِ؛ بل أشارُوا إلى زمانِه وهو الدّنيا بفعلِ الكونِ الماض ي"كنا"، وعبّرُوا بالقوميّةِ إشارة

مجيد
ّ
ى صار من خصائص قوميّتهم. وبعد الت

ّ
رًا فيهم حت

ّ
 متجذ

ً
ا والاعتراف رفعُوا الدّعاء:  ضلالا

َ
ن رَبَّ

ا مِنْهَا
َ
رِجْن

ْ
خ
َ
 هنا لم تذكر  أ

ُ
ك بإخلاصٍ أن تخرجنا من هذا العذابِ لنعمل صالحًا، والآية

ُ
ربّنا نسأل

جاة، وحين أبطلت طمع خرُوج الِشقياء من 
ّ
ق لهم الن

ّ
هم طلبُوا مطلق ما يُحق

ّ
الإخراج إلى الدّنيا ولعل

ارِ للعمل فهمنا با
ّ
ةِ باطلٌ الن

ّ
 الخروج منها إلى الجن

ّ
 لِحرى أن

َ
ون

ُ
الِم

َ
ا ظ

َّ
إِن
َ
ا ف

َ
 عُدْن

ْ
إِن

َ
فإن عُدنا بعدها  ف

ارِ ليس 
ّ
 حديث أهلِ الن

ّ
ا نستحقُّ العذاب، ولا يخفى على البصيرِ أن

ًّ
ا ظالمون حق

ّ
إلى طريقِ الإعراض فإن

 يسمعُه الله ويفهمه، وحين كان 
ٌ
ا بل هو جؤارٌ وصراخ طلبُهم هذا قادحًا في عدالةِ الله في كلامًا عاديًّ

ديد: 
ّ
أييس الش

ّ
كيرِ والت

ّ
مُونِ إعطاءِ الفرصِ جاء الرّدُّ عليهم بالن ِ

ّ
ل
َ
ك
ُ
 ت

َ
وا فِيهَا وَلا

ُ
سَئ

ْ
الَ اخ

َ
اخلدُوا في  ق

كليمِ 
ّ
هيُ عن الت

ّ
 لدُعائكم، والِمرُ بالخسوء زجرٌ واحتقارٌ، والن

َ
ارِ خاسئين، ولا تدعُوني فلا استجابة

ّ
الن

 إلى آخرِ عهدِهم بجوابٍ يجدُونه منه 
ٌ
قاش في الِمرِ المفصولِ فيه، وهو إشارة

ّ
مستعملٌ في اعتزالِ الن



 

 

39 

ارِ ولا سامعَ لهم 
ّ
طفك-تعالى ليُطبق عليهم في الن

ُ
منا بل

ّ
همّ سل

ّ
هيُ هنا عن الكلامِ في شأنِ  -فالل

ّ
وقيل: الن

 الإخ
ّ
ه لا ش يء يرجونه إلا

ّ
ا.  الإخراج، والحاصلُ واحدٌ لِن ا أو جزئيًّ يًّ

ّ
 راج سواء كل

وا بها العذاب ذاكرًا لهم مقام السّعداء ليزيدَ 
ُّ
رُهم ببعضِ قبائحهم الدّنيويّة التي استحق

ّ
ثمّ يذك

هم 
ُ
 أسف

َ
احِمِين يْرُ الرَّ

َ
 خ

َ
ت

ْ
ن
َ
أ ا وَ

َ
ا وَارْحَمْن

َ
ن
َ
فِرْ ل

ْ
اغ

َ
ا ف

َّ
ا آمَن

َ
ن  رَبَّ

َ
ون

ُ
ول

ُ
رِيقٌ مِنْ عِبَادِي يَق

َ
 ف

َ
ان

َ
هُ ك

َّ
قد كانت  إِن

نوبهم ويرحمهم بفضله الواسع 
ُ
 من عبادي المؤمنين حولكم في الدّنيا يتضرّعُون لله بأن يغفرَ ذ

ٌ
جماعة

مُثنين عليه، وفي ذكرِ هذا الفريق إغراءٌ لنا بأن نكون منهم بالاقتداء بهم، وتنكيرُ "فريق" مؤذنٌ بغرابته 

 لهم وتعريضٌ التي هي وجهٌ لنفاسته، واختيارُ تسميةِ "العباد" ل
ٌ
هم مع نسبتهم إلى ضميرِ الجلالة تشريف

لِ لله، وإيراد 
ّ
بت
ّ
وا أسس تلك العبوديّةِ؛ والتي من مظاهِرها حسنُ الت

ُ
ق
ّ
 لم يحق

ُ
بإقصاءِ الِشقياء حيث

م فيه تسخرُون من 
ُ
ضرّعِ وطلبِ الرّحمةِ؛ بل وكنت

ّ
ه فاتكم زمنُ نفع الت

ّ
 للأشقياء بأن

ٌ
هذا الدّعاء إشارة

رِي عين المتضرّ 
ْ
مْ ذِك

ُ
سَوْك

ْ
ن
َ
ى أ ا حَتَّ رِيًّ

ْ
مُوهُمْ سِخ

ُ
ت
ْ
ذ
َ
خ
َّ
ات
َ
ى كان ذلك  ف

ّ
رًا حت م تستهزئون بهم تكبُّ

ُ
فشرعت

نسية إلى فريقِ المؤمنين"أنسوكم" على سبيلِ المجازِ 
ّ
سببًا في نسيانِكم ذكر الله والإنابة إليه، ونسبَ الت

خريّ بكسرِ السّينِ أو بضمّ  قِها بهم، والسِّ
ّ
 نافعٌ -ها لتعل

َ
؛  -كما قرأ

ٌ
ه سخريّة

ُ
ث
ّ
 ومؤن

َ
من سخر بمعنى هزَأ

م 
ُ
سب لنكتةِ المبالغةِ؛ كقولنا ش يءٌ أساس وأساس يّ، والِصلُ سخرت

ّ
ر وألحقت به ياء الن

َ
خ ومصدرُهُ السَّ

 
ً
خاذ على المصدر مبالغة

ّ
ط الات

ّ
 منهم وسل

َ
ون

ُ
ضْحَك

َ
مْ مِنْهُمْ ت

ُ
ت
ْ
ن
ُ
وكنتم تضحكون من عبادتِهم  وَك

وا وأ
ُّ
 استهزائهم الذي استحق

َ
 غاية

َ
 تذكيرِهم بسُخريّتِهم وضحكهم ليبيّن

َ
عمالِهم وصفاتِهم، وجمع بين

ارِ خاسئين 
ّ
وا بهِ في الن

ُ
 بهِ أن يهان

َ
ائِزُون

َ
ف
ْ
هُمْ هُمُ ال نَّ

َ
يَوْمَ بِمَا صَبَرُوا أ

ْ
ي جَزَيْتُهُمُ ال ِ

ّ
ي أكرمتُهم اليوم  إِن

ّ
إن

 من قصرِ الموصوفين على الصّفة أي هم الفائزون لا جزاءً لصبرِهم بدارِ الفوزِ ا
ُ
لِبديّةِ، والصّيغة

ارِ بعيدُون عن تصوّرِه، وذكر صبرهُم هنا تنويها 
ّ
 أهل الن

ّ
ا لحصوله لِن

ً
د جزاءهم تحقيق

ّ
غيرُهم، وأك

ى صبروا
ّ
م تعادُونهم مقامَ الفوزِ بإيذائهم حت

ُ
نت

ُ
م لمن ك

ُ
م من صنعت

ُ
كم أنت

ّ
 وفازوا. بقيمته؛ وتعريضًا بأن

ناءُ عليه .15
ّ
 الاعتبارُ بمصيرِ الِشقياء للدّعوةِ إلى العملِ وتنزيهُ الله والث

( 
َ
رْضِ عَدَدَ سِنِين

َ ْ
مْ فِي الِ

ُ
ت
ْ
بِث
َ
مْ ل

َ
الَ ك

َ
ينَ )112ق عَادِّ

ْ
لِ ال

َ
اسْأ

َ
وْ بَعْضَ يَوْمٍ ف

َ
ا يَوْمًا أ

َ
ن
ْ
بِث
َ
وا ل

ُ
ال
َ
( 113( ق

 
ً

لِيلا
َ
 ق

َّ
مْ إِلا

ُ
ت
ْ
بِث
َ
 ل

ْ
الَ إِن

َ
 )ق

َ
مُون

َ
عْل

َ
مْ ت

ُ
ت
ْ
ن
ُ
مْ ك

ُ
ك
َّ
ن
َ
وْ أ

َ
 114ل

َ
ا لا

َ
يْن
َ
مْ إِل

ُ
ك
َّ
ن
َ
أ ا وَ

ً
مْ عَبَث

ُ
اك

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
مَا خ

َّ
ن
َ
مْ أ

ُ
حَسِبْت

َ
ف
َ
( أ

( 
َ
رْجَعُون

ُ
رِيمِ )115ت

َ
ك
ْ
عَرْشِ ال

ْ
 هُوَ رَبُّ ال

َّ
هَ إِلا

َ
 إِل

َ
حَقُّ لا

ْ
لِكُ ال

َ ْ
ُ الم ى اللََّّ

َ
عَال

َ
ت
َ
 116( ف

َ
ِ إِل

رَ ( وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللََّّ
َ
هًا آخ



 

 

40 

( 
َ
افِرُون

َ
ك
ْ
لِحُ ال

ْ
 يُف

َ
هُ لا

َّ
هِ إِن دَ رَبِّ

ْ
مَا حِسَابُهُ عِن

َّ
إِن
َ
هُ بِهِ ف

َ
 ل

َ
 بُرْهَان

َ
يْرُ 117لا

َ
 خ

َ
ت

ْ
ن
َ
أ فِرْ وَارْحَمْ وَ

ْ
لْ رَبِّ اغ

ُ
( وَق

( 
َ
احِمِين  .(118الرَّ

 بتقريرِ الهدفِ من الخلقِ والإيجاد من خلالِ مخاطبةِ الِشق
َ
هًا مقامه من ثمّ يختمُ السّورة

ّ
ياء منز

 العبث حين أوجدهم؛ ومثنيًا على نفسه 
َ
رْضِ عَدَدَ سِنِين

َ ْ
مْ فِي الِ

ُ
ت
ْ
بِث
َ
مْ ل

َ
الَ ك

َ
م في الِرضِ  ق

ُ
كم عمّرت

يَت في عصيانِ الله بدل  ضِّ
ُ
ويل التي ق

ّ
ذكير بنعمةِ العمرِ الط

ّ
من السّنوات؟ والمراد بهذا السّؤال الت

ا على من ه ليس  تفريغها لطاعتِه ردًّ
ّ
، والِظهرُ أن طلب العودة ومزيدًا من الفرص، والاستفهامُ توبيخيٌّ

اقِف الحساب، ولم يُرد بالِرض مدّة القبرِ  ار بل كان في موقفٍ من مو
ّ
 -كما ذهبَ بعضٌ -بعد دُخولِ الن

 هذا الاعتب
ُ
م .." اعتبارًا بقصرِ مدّةِ الدّنيا وتضييعها ويفوت

ُ
ول: "إن لبثت

ُ
ه سيق

ّ
ار مع تأويل بدليلِ أن

وْ بَعْضَ يَوْمٍ القبر. أجاب الِشقياء: 
َ
ا يَوْمًا أ

َ
ن
ْ
بِث
َ
وا ل

ُ
ال
َ
مكثنا في الدّنيا يومًا واحدًا أو جزءًا من اليومِ،  ق

 ما عُمّرُوه لم يُعادل 
ّ
 في أن

ً
هم بأن يكون حسابُهم للعُمر بالسّنواتِ فأجابُوا بحسابِ الِيّامِ مبالغة

َ
سأل

ح به الحسابُ ب
ُ
ينَ  السّنينما يصل عَادِّ

ْ
لِ ال

َ
اسْأ

َ
بت من صحّةِ جوابنا؛ وهذا بمعنى: هذا ما ظهرَ  ف

ّ
فتث

ه تنزيهُ كلامهم من المطاولةِ 
ُ
هُ أهلٌ لضبطِ الحسابِ؛ ونكتت

ّ
ا بسؤالِ غيرِنا ممّن يُظنُّ أن

ً
لنا فزد تثبّت

 العذاب الذي هم
َ
م معه، وهذهِ الحال تعكسُ شدّة

ّ
ى عادُوا يرون  والادّعاء استجلابًا للمتكل

ّ
فيه حت

ه يُعدّلُ صيغة 
ّ
هم الله على الجواب الِمثل كأن

ُّ
. ثمّ يدل  بالعذابِ الِبديِّ

ً
ويلة يومًا مقارنة

ّ
سني الدّنيا الط

ظرة الصّحيحة تجاه الدّنيا 
ّ
ستفادُ منها الن

ُ
 ت
ٌ
 جوابِهم إلى أسلوبٍ تحصُل منهُ عبرة

َّ
مْ إِلا

ُ
ت
ْ
بِث
َ
 ل

ْ
الَ إِن

َ
ق

 
َ
وْ أ

َ
 ل

ً
لِيلا

َ
 ق

َ
مُون

َ
عْل

َ
مْ ت

ُ
ت
ْ
ن
ُ
مْ ك

ُ
ك
َّ
م ذلك فيها فتستثمرُوا  ن

ُ
كم أدركت

ّ
 لو أن

ً
 قصيرة

ً
 فترة

ّ
لم تبقوا في الدّنيا إلا

مّ صوت ولا نحوه 
َ
، وكلامُ الله الِخرويِّ هذا لا يشبه كلام البشر، فلا ث العمر القصير لشراءِ الفوزِ الِبديِّ

 عن طريقِ ملكٍ أو يخ
ُ
قه بقدرته كيف شاء.من لوازم الكلام، وقد يكون

ُ
 ل

ه توجّهَ إلى المعرضين الِحياء استخلاصًا 
ّ
قاوةِ في الآخرةِ؛ ويُحتملُ أن

ّ
ويستمرُّ الخطابُ لِهلِ الش

اللعبرةِ 
ً
مْ عَبَث

ُ
اك

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
مَا خ

َّ
ن
َ
مْ أ

ُ
حَسِبْت

َ
ف
َ
م بلا غرضٍ ولا  أ

ُ
كم خلقت

ّ
اتِ الدّنيا أن

ّ
م بملذ

ُ
تنت

ُ
م حين ف

ُ
أظننت

 شأن البهائم؟ والاستفهام إنكارٌ لكونِ ذلك أمرًا صحيحًا هدفٍ تسيرُون إليهِ 
َ
رْجَعُون

ُ
 ت

َ
ا لا

َ
يْن
َ
مْ إِل

ُ
ك
َّ
ن
َ
أ  وَ

 لإنكارِهم الشديد للبعثِ بدليلِ المقالِ 
ً
د الكلام حكاية

ّ
كم لا ترجعُون إلى الله ليُحاسبكم، وأك

ّ
م أن

ُ
وظننت

هُ الله نفسه عن ذلك العبث تلميحًا لنا ب
ّ
هه نحنُ كذلك: أو الحالِ. ثمّ ينز

ّ
حَقُّ أن ننز

ْ
لِكُ ال

َ ْ
ُ الم ى اللََّّ

َ
عَال

َ
ت
َ
 ف



 

 

41 

صف بش يءٍ 
ّ
ه الإله الحقّ الذي لم يت

ّ
تقدّس الله صاحب الملك العظيم عن كلِّ ما لا يليقُ به كالعبث لِن

رِيمِ باطلٍ أبدًا 
َ
ك
ْ
عَرْشِ ال

ْ
 هُوَ رَبُّ ال

َّ
هَ إِلا

َ
 إِل

َ
 سواهُ؛ ربُّ هذا  لا

َ
وهو الذي لا معبُود يستحقُّ العبادة

 لله، 
ٌ
طفه، ونسبَ الكرم إلى عرشه كناية عن جودِه والِصلُ أنّها صفة

ُ
اطقِ بكرامته تعالى ول

ّ
الوجودِ الن

ا 
ً
ه الحقّ إثبات

ّ
ا على اعتقادِ قوّتِهم وسُلطتِهم؛ ونبّه أن  لمعبوداتهم؛ والملك ردًّ

ً
لعدم وذكر الِلوهيّة إبطالا

ناء؛ ثمّ ذكر سلطانه 
ّ
وحيدِ اهتمامًا بأرقى عبارات الث

ّ
عبثِه؛ ثمّ أعاد مضمون العبوديّةِ بتكريرِ جملةِ الت

طفه الذي سبق غضبه 
ُ
رَ الِعظم بعنوانِ الكرم ليدلّ على ل

َ
هًا آخ

َ
ِ إِل

ومن يعبُد مع  وَمَنْ يَدْعُ مَعَ اللََّّ

ا غيرهُ؛ أو بمعنى: يعبُد أحدًا 
ً
مع وجودِ الله، والدّعاء واردٌ بكثرةٍ لمعنى العبادةِ مجازًا؛ تعبيرًا الله شريك

هُ بِهِ بالجزءِ الِظهرِ منها 
َ
 ل

َ
 بُرْهَان

َ
 عند الله على استحقاق ما اتخذه معبودا  لا

ٌ
فلن تقوم له حجّة

ه إلهٌ ب
ّ
 على أن

ُ
وم الحجّة

ُ
ا فلا إلهَ غير الله قد تق

ً
 حالٌ وليست نعت

ُ
نويه بهذا في للعبادةِ؛ والجملة

ّ
، والت حقٍّ

خاذ الآلهة 
ّ
ا: ما فصّلنا في السّورةِ كافٍ لإبطال الحجّةِ على ات ه قال بهِ ضمنيًّ

ّ
مَا خواتِيم السّورةِ كأن

َّ
إِن
َ
ف

هِ  دَ رَبِّ
ْ
 له  حِسَابُهُ عِن

ً
وسيلقى جزاءهُ الِوفى عند لقاء الله؛ وفي هذا ما أفاد تهديدًا للمشركين وتسلية

 ه ليس عل
ّ
وحيد بأن

ّ
ه إلى الت

ُ
 البلاغ مهما رُفضت دعوت

ّ
 يهِ إلا

َ
افِرُون

َ
ك
ْ
لِحُ ال

ْ
 يُف

َ
هُ لا

َّ
 المصرّين  إِن

ّ
فإن

 
ً
ظمِ أن ذكر بداية

ّ
حَ على الكفرِ لا يفوزون أبدًا، ومن لطيفِ الن

َ
ل
ْ
ف
َ
دْ أ

َ
د  ق

ّ
دًا فلاح المؤمنين ثمّ أك

ّ
مؤك

أكيدين تق
ّ
اسع بين فلاحِ هذا عدم فلاحِ الكافرين في الخواتِيم ليزيد الت

ّ
 ببعضهما مقرّرًا البون الش

ً
وية

 وخسرانِ ذاك 
َ
احِمِين يْرُ الرَّ

َ
 خ

َ
ت

ْ
ن
َ
أ فِرْ وَارْحَمْ وَ

ْ
لْ رَبِّ اغ

ُ
ائبين جميعًا، وارحم  وَق

ّ
ويا ربِّ اغفر ذنوب الت

ق فعلِ المغفرةِ والرّحمةِ 
ّ
 متعل

ُ
ك خيرُ من يرحمُ، وحذف

ّ
أدبٌ  عبادك المستضعفين بواسعِ رحمتكِ، فإن

عاء وتفويضِ الله لاجتباء الِجدرِ بهما؛ فلم يقل: اغفر وارحم المؤمنين أو التائيين أو...،  في تعميمِ الدُّ

ناء، وختمُ 
ّ
لب والث

ّ
بُ في الدّعاءِ بها لما تضمّنه من جوامع الط

ّ
وهذا الدّعاء من الِدعيةِ القرآنيّة التي يُرغ

نٌ في تحسينِ المنتهى.
ّ
 السّورة بهذا تفن

ور.تمَّ 
ّ
  بحمد الله تعالى تفسير سورة المؤمنون وتليها سورة الن

  



 

 

42 

 سورة النور 

ها،
ُّ
 كل

ٌ
ورِ مدنيّة

ّ
 الن

ُ
، وحسبَ تتبّعِ أسبابِ نزولِ آياتها فإنّها نزلت  9سورة

ً
ون آية

ّ
عددُ آياتها أربعٌ وست

ور" 
ّ
، وسُمّيت باسمِ "الن صرِ وقبل سورةِ الحجِّ

ّ
 لسنواتٍ عدّةٍ، ونزلت في عمومها بعد سورةِ الن

ً
منجّمة

ورُ لما تضمّنت من حديثٍ في وصف الله بأنه نور السماوات والِرض في قولِه: 
ُ
ُ ن رْضِ اللََّّ

َ ْ
مَاوَاتِ وَالِ   السَّ

ور 
ّ
ولِما أمدّت به تشريعاتها العديدة من نورٍ معنويٍّ يستنيرُ بهِ المسلم في حياته؛ ولم يُعهد لها اسمٌ [ 35]الن

 في مجال الِسرةِ والمجتمع الِكبر. 
ً
 اجتماعيّة

ً
 آخر، وقد تناولت في معظمها أحكامًا تشريعيّة

 ابتداءً في حدِّ 
ُ
فاق فصّلت السّورة

ّ
عانِ؛ وتعرّضت لقصّةِ الإفكِ وذمِّ الن

ّ
 الزّنى وحدِّ القذفِ وحدِّ الل

كورِ وجنس 
ّ
 إلى آدابِ العفاف بين جنس الذ

ً
وأهله، وأشادت بحفظِ الِسرةِ التي تعدُّ نواة المجتمع داعية

؛ كالاستئذانِ وغضِّ الِبصار وحفظِ الفروجِ والعورات، ونهت عن إشاعةِ الف
ً
واحش الإناثِ عامّة

يطان، 
ّ
باع خطوات الش

ّ
رت من ات

ّ
والبغاء، ونبّهت إلى آدابِ السّلامِ وتزويجِ الِيامى وغير ذلك، كما حذ

ل كلّ ذلك تذكيرٌ بقدرِ الله من خلال بسطِ دلائل عظمته. 
ّ
 ونوّهت ببيوتِ الله وعمّارِها، وتخل

 حدِّ الزّناة وحُكم نكاحِهم .16
ُ
ور وبيان

ّ
نويهُ بشأنِ سورةِ الن

ّ
 الت

 بسم الله الرحمن الرحيم

( 
َ
رُون

َّ
ك
َ
ذ
َ
مْ ت

ُ
ك
َّ
عَل

َ
اتٍ ل

َ
ن ا فِيهَا آيَاتٍ بَيِّ

َ
ن
ْ
زَل
ْ
ن
َ
أ اهَا وَ

َ
رَضْن

َ
اهَا وَف

َ
ن
ْ
زَل
ْ
ن
َ
 أ
ٌ
اجْلِدُوا 1سُورَة

َ
انِي ف  وَالزَّ

ُ
انِيَة ( الزَّ

 فِي دِينِ 
ٌ
ة
َ
ف
ْ
أ مْ بِهِمَا رَ

ُ
ك
ْ
ذ
ُ
خ
ْ
أ
َ
 ت

َ
دَةٍ وَلا

ْ
 جَل

َ
ة
َ
لَّ وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائ

ُ
هَدْ ك

ْ
يَش

ْ
خِرِ وَل

ْ
يَوْمِ الآ

ْ
ِ وَال

 بِالِلَّّ
َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ
مْ ت

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
ِ إِن

اللََّّ

( 
َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
 مِنَ الم

ٌ
ة
َ
ائِف

َ
ابَهُمَا ط

َ
رِكٌ 2عَذ

ْ
وْ مُش

َ
انٍ أ  زَ

َّ
كِحُهَا إِلا

ْ
 يَن

َ
 لا

ُ
انِيَة  وَالزَّ

ً
ة
َ
رِك

ْ
وْ مُش

َ
 أ
ً
انِيَة  زَ

َّ
كِحُ إِلا

ْ
 يَن

َ
انِي لا ( الزَّ

لِكَ 
َ
مَ ذ  )وَحُرِّ

َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
ى الم

َ
 .(3عَل

اهَا
َ
رَضْن

َ
اهَا وَف

َ
ن
ْ
زَل
ْ
ن
َ
 أ
ٌ
أن أردنا إنزالها إليكم وإيجاب أحكامها  سُورَة

ّ
 الش

ُ
 عظيمة

ٌ
هذه سورة

؛ ومنها سمّي "السّور" 
ُ
 المكانة الرّفيعة

ً
غة

ُ
 ل
ُ
" لتفخيمِ شأنها، والسّورة

ٌ
وآدابها عليكم، وتنكيرُ "سورة

ومة البدايةِ لارتفاعه، والمرادُ بها هنا وف
ُ
 اسمٍ لها؛ معل

َ
ي عمومِ الاصطلاحِ القرآنيِّ مجموعُ آياتٍ تحت

                                                           

 



 

 

43 

ه قطعٌ لكلِّ شاغلٍ؛ 
ّ
عمل لدلالةِ الإلزامِ لِن

ُ
يءِ الصّلب؛ فاست

ّ
 قطعُ الش 

ً
غة

ُ
والنّهايةِ، وأصلُ الفرضِ ل

سّر الفرضُ بمعنى ا
ُ
ه قال: والمفرُوض بعضُ ما في السّورةِ وأسندَ الفرض إليها مجازًا، كما ف

ّ
عيينِ كأن

ّ
لت

اقعٌ على جميعِ آيِ السّورةِ كالإنزالِ  ا فِيهَا أنزلناها بآياتٍ معيّنةٍ معلومةٍ؛ وعلى هذا فالفرض و
َ
ن
ْ
زَل
ْ
ن
َ
أ وَ

اتٍ 
َ
ن   آيَاتٍ بَيِّ

ُ
وضمّنا هذهِ السّورة آياتٍ واضحاتٍ؛ وفي هذا إبهامٌ عن ماهيةِ تلك الآياتِ؛ أهي آيات

وحيدِ أو الِحكامِ أو 
ّ
 كلَّ آياتِها بيّنات باعتبارٍ ما، وفيه ذكرُ الخاصِّ  الت

ّ
بعدَ  "آيات"غيرها؟ والِظهرُ أن

"سورة" تنويهًا بشأنِ ذلك الخاصّ الذي أبهمَ لنهتمَّ بكلِّ السّورةِ، وجدّد ذكر الإنزالِ مع الإضافةِ  العامِّ

 
ّ
طبيق إلى ضميرِ العظمة"أنزلنا" اهتمامًا بشأنِ إنزالِها الذي يُرجى منه الت

ّ
 فعيل والت

َ
رُون

َّ
ك
َ
ذ
َ
مْ ت

ُ
ك
َّ
عَل

َ
 ل

قائه والعملِ بشرعِه.
ّ
رِ الله وات

ّ
 لكم على تذك

ً
ضاح الآياتِ حاملا

ّ
 ذلك الإنزال وات

ُ
 عس ى يكون

اني وأحكامه   من حدِّ الزّ
ً
شويقيّةِ يشرعُ في آياتِ الِحكامِ بداية

ّ
وطئةِ الت

ّ
 وبعد هذهِ الت

ُ
انِيَة الزَّ

انِي   وَالزَّ
ُ
عريف

ّ
  الت

َ
صف

ّ
صفت بالزّنى وكلُّ رجلٍ ات

ّ
لُّ امرأةٍ ات

ُ
في اسمي الفاعل للاستغراقِ بمعنى: ك

رض المقابل فهو بغاءٌ؛ 
ُ
رعيّ بين الرّجلِ والمرأةِ؛ إن كان بلا مقابلٍ وإن ف

ّ
بالزّنى، والزّنى الجماع غير الش

هُ لم يفرّق في حُكمهما، بل عدّ الكل زنى، وفي ا
ّ
 ذكر الاثنين لكن

ُ
 والقرآن

ٌ
 لِنّها دافعة

ً
 أوّلا

َ
لزّنى ذكر المرأة

 في السّرقةِ بالرّجلِ 
َ
 إليهِ بمفاتِنها ومطاوعتِها؛ وبدأ

ُ
ة
َ
ارِق  وَالسَّ

ُ
ارِق ه عليها أقوى  [38]المائدة:  وَالسَّ

ّ
لِن

 له 
ُ
 الِذهان

َ
لَّ وأمكن، والافتتاحُ بهذا نوعٌ من عرضِ عنوانِ الموضوعِ قبل تفصيله لتتفرّغ

ُ
اجْلِدُوا ك

َ
 ف

دَةٍ 
ْ
 جَل

َ
ة
َ
 في تشنيعِ  وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائ

ً
وبةِ مبالغة

ُ
 بذكرِ العق

َ
ون على جريمتِهم تلك مئة جلدةٍ، وبدأ

ُّ
يستحق

نفيذِ المنضبطِ 
ّ
 زمام الت

ّ
 ويقوم به أولياءُ أمورِهم لِن

َ
الفعلِ وأصحابِه، والِمرُ متوجّهٌ إلى المسلمين

سَه، بأيديهم، والجَلدُ ضربُ الجِلدِ وهو من ا
ْ
سَه إذا ضرب رَأ

َ
لِفعالِ المأخوذةِ من اسمِ العينِ نحو رَأ

 
َ
دلَّ بقوله"اجلدوا"على اعتدالِ العقوبةِ بذكرِ الجلدِ دون الضّربِ أي ضربًا لا يتعدّى صفحة

ُ
واست

وبة قتلٍ بل هي مجرّدُ تأديب، وفي "كلّ 
ُ
حم؛ وعُلم من هذا بالِحرى أنّها ليست عق

ّ
الجلدِ فيكشف الل

وبةِ أولى من غيرِه واحدٍ 
ُ
ِ منهما" معنى: ليس أحدُهما في العق  فِي دِينِ اللََّّ

ٌ
ة
َ
ف
ْ
أ مْ بِهِمَا رَ

ُ
ك
ْ
ذ
ُ
خ
ْ
أ
َ
 ت

َ
ولا  وَلا

ون معهما بشريعةِ الله؛ وعبّر بالِخذِ 
ُ
م تتعامل

ُ
وا بهما ما دُمت

ُ
أف   بحالِهما لتر

ُ
ديدة

ّ
 الش

ُ
فقة

ّ
تحملكم الش

هُ ش يءٌ بقوّتِه يستولي عليهم، والرّ 
ّ
وا الجلداتِ وكأن

ُ
 دفعُه والمراد أثرُ ذلك أي فأوف

ُ
 أمرٌ قلبيٌّ لا ينضبط

ُ
أفة

 على 
ُ
قٌ بوقت تنفيذ الحدِّ ويُرأف

ّ
 هذا متعل

ّ
وا في ذلك بين زانٍ وغيرِه، ولا شكَّ أن

ُ
فرّق

ُ
ها وعددَها ولا ت

ّ
حق



 

 

44 

أفة بدينِ الله تنويهًا بأنّها ر  قَ الرّ
ّ
هُ تحسُن توبتُهما، وعل

ّ
 لتعطيلِها للأحكامِ حالِهما بعدها لعل

ٌ
 مذمومة

ٌ
أفة

 من سوءِ 
ً
 إلى اليوم الآخرِ بعدها إرشادٌ إلى تهذيبِها لتكون رأفة

ُ
، والإشارة وإن بدت لكم بأنّها خلقٌ إنسانيٌّ

خِرِ العاقبةِ قبل كلِّ ش يءٍ 
ْ

يَوْمِ الآ
ْ
ِ وَال

 بِالِلَّّ
َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ
مْ ت

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
 حذف جوابه لدلالته من  إِن

ٌ
هذا شرط

ا أهل 
ًّ
نتم حق

ُ
رعيِّ إن ك

ّ
، فعليكم بإقامة الحدّ على وجهه الش

ٌ
المقام وتقديرُه: فلا تأخذكما بهما رأفة

ه سيجمعُكم بعد الموتِ لحسابِكم على ما فرض عليكم من الِحكام، وفي هذا ما تضمّن 
ّ
إيمانٍ بالله وأن

ل حُدود الله تهييجًا للأفئدةِ وإثارة للضّمائر 
ّ
عط

ُ
هَدْ  10كي تنهضَ بموجباتِ حفظِ إيمانِها فلا ت

ْ
يَش

ْ
وَل

 
َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
 مِنَ الم

ٌ
ة
َ
ائِف

َ
ابَهُمَا ط

َ
 من أهلِ الإيمان، هذا  عَذ

ٌ
اني ومزنيّته مجموعة وليكن حاضرًا عند جلدِ الزّ

فيد أكثر من السّوطِ؛ وتعا
ُ
هودِه خزيًا لهما بالفضيحةِ فإنّها قد ت

ُ
 في ش

ّ
ونٌ على تنفيذِ واجبِ الحدِّ لِن

 أمرِه 
ُ
ه كشف

ُ
هوةِ العابرةِ مآل

ّ
ةِ الش

ّ
ه من استترَ للذ

ّ
وإتمامه والاحترازِ من مجاوزته؛ واعتبارٌ بحالِهما بأن

 إلى 
ُ
ة
ّ
 بوجوبِ بلوغِه حدّ الإيلامِ، وقد نبّهتِ السّن

ُ
تحتِ الآلامِ الموجعةِ، وفي تسميّتِه بالعذابِ ما يُؤذن

 في 
َ
 الآية

ّ
هُ الرّجم إلى الموتِ، كما فصّل العُلماء في كيفيّةِ الجلدِ أن غيرِ المحصنِ أمّا المحصن فحدُّ

ه.
ّ
 المشروعة فليُراجع ذلك في مظان

إقامة حد الزنى سواء كان بالجلد أو بالرجم لا يكون إلا بعد قيام حجة شرعية بإقرار الزاني أو  و

على أن من وقع في الزنا يؤمر بالستر على نفسه شهادة أربعة شهود على رؤيتهم له يفعل الفاحشة، 

وبالتوبة بينه وبين ربه، ولا تتوقف توبته على إقامة الحد، وإنما يقام الحد إذا بلغ الِمر إلى الحاكم 

 وقامت الحجة الشرعية به.

وِيَّ كان يحمِلُ الِسارى بمكة، وكان بمكة بغيٌّ 
َ
ن
َ
دٍ الغ

َ
دَ بن أبي مَرْث

َ
،  فقد رُوي أنَّ مَرْث

ُ
اق

َ
يقالُ لها عَن

 النبيَّ 
ُ
ته، قال: جئت

َ
  وكانت صديق

ْ
ت

َ
نزل

َ
 عني، ف

َ
؟ قال: فسكت

َ
اق

َ
كِحُ عَن

ْ
: يا رسولَ الله أن

ُ
فقلت

 ٌرِك
ْ
وْ مُش

َ
انٍ أ  زَ

َّ
كِحُهَا إِلا

ْ
 يَن

َ
 لا

ُ
انِيَة وهكذا يأتي إلى بيانِ  11فدعاني فقرأها عليَّ وقال: )لا تنكحها(، وَالزَّ

س عرضهُ: حُكم تزوّجِ الزّا
ّ
 ني بعدَ أن دن

ً
ة
َ
رِك

ْ
وْ مُش

َ
 أ
ً
انِيَة  زَ

َّ
كِحُ إِلا

ْ
 يَن

َ
انِي لا   الزَّ

ٌ
 وطيدة

ٌ
 لها علاقة

ُ
الآية

                                                           

 
   



 

 

45 

 هي جوابٌ لمرثد؛ وقد نزلت تصحّحُ ما 
ُ
اني بخلافِ ما سبقَ حيث  هنا بالزّ

َ
زولِ فلذلك بدأ

ّ
بسببِ الن

 لقولِه: 
ً
  وَحُرِّمَ استقرَّ عليه المجتمع الجاهليّ ممهّدة

َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
ى الم

َ
لِكَ عَل

َ
  ذ

ُ
ومقصد إنزالِها العامّ تحصين

ةِ من الرّجالِ من الخسائس،
ّ
ساء من الِخسّة، وحاصلُ  12ذوي العف

ّ
 العفيفاتِ من الن

ُ
وتحصين

 مثله أو مشركة؛ 
ً
معناها: الذي كان الزّنى دأبه لا يليقُ بهِ زواج العفيفةِ المسلمة بل يتزوّجُ من كانت زانية

قسيم عائدٌ إلى طبيعةِ المتزوّجِ؛ فإن كان مشركا فيكتفي بالمشركةِ عُمومًا ما لم يُسلم؛ ويقتصرُ وهذا ال
ّ
ت

ضييقُ أنسبُ 
ّ
ا على سلامةِ العفيفاتِ البواقي؛ وهذا الت

ً
إن أسلم على مسلمةٍ عُرفت بالزّنى مثله حفاظ

اني  كِحُهَ بالسّياقِ الذي جاءَ معاقبًا للزّ
ْ
 يَن

َ
 لا

ُ
انِيَة رِكٌ وَالزَّ

ْ
وْ مُش

َ
انٍ أ  زَ

َّ
والتي كان الزّنى دأبها فلا  ا إِلا

زوّج، ولعلّ من أبرزِ حِكمِ هذا في 
ّ
ا حسبَ إسلامِها أو عدمه عندَ الت

ً
ها أو مشرك

َ
 من كان زانيًا مثل

َّ
تتزوّجُ إلا

 بنيّةِ إلحاقِ 
َّ
ون على أهلِ العفافِ إلا

ُ
سهم بالزّنى لا يُقبِل

ُ
سين أنف

ّ
 المدن

ّ
هم بدنسِهم؛ وإن الجنسينِ أن

وهُ؛ 
ُ
وا بشهادة العفافِ مع كلِّ ما اقترف

ُ
 عليهم بأنّهم حُظ

ً
هم شامخة

ُ
حت نيّتُهم ظاهرًا ستبقى أعناق

ُ
صل

بيّة 
ّ
، ثمَّ إنَّ القراءات الط  لِنّهم لم يُردعُوا؛ هذا من الجانبِ الِخلاقيِّ

ً
رُوا في الفاحشةِ ثانية

ّ
فلرُبّما فك

دُ وجوب هذهِ الحصا
ّ
ؤك

ُ
نةِ احترازًا من انتقالِ عدوى الإيدز الذي من أهمِّ أسبابِه العلاقات اليوم ت

رعيّة 
ّ
 الجنسيّة غير الش

َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
ى الم

َ
لِكَ عَل

َ
مَ ذ م بالإسلامِ فقد  وَحُرِّ

ُ
ذلك دأبُ المشركين؛ أما وقد أكرمت

 
ً
 "ذلك" راجع إلى نكاحِ أهل العفافِ بغيرِهم، ورد بعضُهم الإشارة إلى الزّنى عامّة

ُ
م منه، والإشارة

ُ
منعت

ه محرّمٌ.
ّ
 بأن

 حُكم قذفِ المحصناتِ وحُكم قذفِ الِزواج "الملاعنة" .17

 
ُ
اتِ ث

َ
حْصَن

ُ ْ
 الم

َ
ذِينَ يَرْمُون

َّ
هُمْ وَال

َ
وا ل

ُ
بَل

ْ
ق
َ
 ت

َ
 وَلا

ً
دَة

ْ
 جَل

َ
مَانِين

َ
اجْلِدُوهُمْ ث

َ
هَدَاءَ ف

ُ
رْبَعَةِ ش

َ
وا بِأ

ُ
ت
ْ
مْ يَأ

َ
مَّ ل

( 
َ
ون

ُ
اسِق

َ
ف
ْ
ئِكَ هُمُ ال

َ
ول
ُ
بَدًا وَأ

َ
 أ
ً
هَادَة

َ
ورٌ رَحِيمٌ )4ش

ُ
ف
َ
َ غ إِنَّ اللََّّ

َ
حُوا ف

َ
صْل

َ
لِكَ وَأ

َ
ابُوا مِنْ بَعْدِ ذ

َ
ذِينَ ت

َّ
 ال

َّ
( 5( إِلا

ذِينَ 
َّ
ِ وَال

هَادَاتٍ بِالِلَّّ
َ
رْبَعُ ش

َ
حَدِهِمْ أ

َ
 أ
ُ
هَادَة

َ
ش

َ
سُهُمْ ف

ُ
ف
ْ
ن
َ
 أ

َّ
هَدَاءُ إِلا

ُ
هُمْ ش

َ
نْ ل

ُ
مْ يَك

َ
وَاجَهُمْ وَل

ْ
ز
َ
 أ
َ
نَ  يَرْمُون ِ

َ
هُ لم

َّ
 إِن

( 
َ
ادِقِين  )6الصَّ

َ
اذِبِين

َ
ك
ْ
 مِنَ ال

َ
ان

َ
 ك

ْ
يْهِ إِن

َ
ِ عَل

 اللََّّ
َ
ت

َ
عْن

َ
نَّ ل

َ
 أ
ُ
امِسَة

َ
خ
ْ
 عَ 7( وَال

ُ
رْبَعَ ( وَيَدْرَأ

َ
هَدَ أ

ْ
ش

َ
 ت
ْ
ن
َ
ابَ أ

َ
عَذ

ْ
نْهَا ال

                                                           



 

 

46 

( 
َ
اذِبِين

َ
ك
ْ
نَ ال ِ

َ
هُ لم

َّ
ِ إِن

هَادَاتٍ بِالِلَّّ
َ
 )8ش

َ
ادِقِين  مِنَ الصَّ

َ
ان

َ
 ك

ْ
يْهَا إِن

َ
ِ عَل

ضَبَ اللََّّ
َ
نَّ غ

َ
 أ
َ
امِسَة

َ
خ
ْ
 9( وَال

َ
وْلا

َ
( وَل

ابٌ حَكِيمٌ  وَّ
َ
َ ت نَّ اللََّّ

َ
هُ وَأ

ُ
مْ وَرَحْمَت

ُ
يْك

َ
ِ عَل

ضْلُ اللََّّ
َ
 .(10) ف

ر من الاتّهاماتِ الباطلةِ 
ّ
 بشهادةٍ صحيحةٍ حذ

ّ
ا كان الزّنى لا يثبُت إلا

ّ َ
 ولم

َ
ذِينَ يَرْمُون

َّ
وَال

اتِ 
َ
حْصَن

ُ ْ
؛ وحذف ما وقع به الرّمي لدلالةِ العفة عن الزنى مع البلوغ والحريةوالذين يرمون ذوات  الم

عبيرُ السّياقِ عليهِ؛ أي: بالزّنى، والمراد نساء غير نسائه
ّ
ه سيأتي حُكم من يرمون أزواجهم، والت

ّ
م لِن

يٍّ انتقامًا من المرميِ لهُ، والمحصنات 
تمِ وردَ على طريقِ الاستعارةِ لرميِ ش يءٍ حس ّ

ّ
بالرّميِ مجازٌ عن الش

 من الحصانةِ أي المناعةِ فهنّ 
ٌ
 مأخوذ

ٌ
ها الرّجل المحصنُ أي العفيف؛ لفظ

ُ
الحرائر العفيفات ويُقابل

هَدَاءَ بعفتهن عن دنس الرّذيلةِ  ممنوعاتٌ 
ُ
رْبَعَةِ ش

َ
وا بِأ

ُ
ت
ْ
مْ يَأ

َ
مَّ ل

ُ
دون أن يكون لديهم ثلاثة شهودٍ  ث

هادة لظهورِ مدلوله؛ أي: على إثباتِ 
ّ
ق الش

ّ
خص القاذف؛ ولم يذكر متعل

ّ
 إلى الش

ً
عدولٍ إضافة

 
ّ
 وإن وردت في المحصناتِ فتشملُ بالقياس سائر أهل العف

ُ
ةِ من الجنسينِ سواءً كان الفاحشةِ، والآية

 
ً
 أو امرأة

ً
 القاذف رجلا

ً
دَة

ْ
 جَل

َ
مَانِين

َ
اجْلِدُوهُمْ ث

َ
، فيجلد القاذف  ف

ً
فعاقبُوا كلّ واحدٍ منهم ثمانين جلدة

  -إن وجدوا-والشهود 
ً
 عُدولا

ً
وا أربعة

ُ
ظرِ عن اشتهارِهم بالصّدقِ، وإن كان

ّ
وكانوا دون الِربعة بغضِّ الن

هودِ بهذا العددِ دلّ على وجوبِ 
ّ
 الش

ُ
 التي ثبت زناها، واشتراط

ُ
أقيم الحُدَّ على المتّهمة سلموا من الجلد و

 الحدَّ حقٌّ لله فلا 
ّ
 الفساد، وظاهرُ الآيةِ أن

َ
 ذريعة

صيانةِ الِعراض؛ وقد ناسبته هذهِ العقوبة التي تسدُّ

وف إن وصل الِمر إلى الحاكم 
ُ
ه عفوُ المقذ

ُ
بَدًايُسقط

َ
 أ
ً
هَادَة

َ
هُمْ ش

َ
وا ل

ُ
بَل

ْ
ق
َ
 ت

َ
وا لهم بعد ذلك  وَلا

ُ
ولا تقبل

ون بها لجرأتِهم على أع
ُ
اس، والِبد كلُّ الزّمان المستقبل، وفي هذا إبطالٌ لِهليّتِهم أيّ شهادةٍ يُدل

ّ
راضِ الن

 
ّ
 بعد عقوبةِ الجلدِ الحسّيّةِ، ولعلَّ حكمة ذلك أن

ً
 معنويّة

ً
وبة

ُ
هادةِ بطريقِ الفضح العامِّ عق

ّ
للش

ه لا مطمع له أبدًا من حفظِ 
ّ
 الغيرةِ بقوّةٍ إلى القذفِ؛ فإذا علم أن

ُ
ه عواطف

ُ
ظهرِه المتجرّئ ستحمل

ئِكَ وعِرضه من الجلدِ وإبطالِ شهادتِه انحبست قوى اندفاعه أمام سدّ الحُكمِ الرّبّانيِّ القاطع 
َ
ول
ُ
وَأ

 
َ
ون

ُ
اسِق

َ
ف
ْ
ه قال: لا فاسق سواهم،  هُمُ ال

ّ
 للقصرِ وكأن

ُ
وأولئك هم أهل الفسق الحقيقيون، والصّيغة

قيلة
ّ
كرهُم باسمِ الإشارةِ تمييزًا لهم بفضيحتِهم الث

َ
هادةِ  وذ

ّ
لت في الجلدِ وإبطالِ حقِّ الش

ّ
التي تمث

 قيد الإحصانِ في الآيةِ يخرجُ من عُرف بالفسقِ 
ّ
فاسيرِ إلى أن

ّ
والحكم بالفسقِ، ونبّه صاحبُ صفوةِ الت



 

 

47 

ه باع كرامته بنفسِه،
ّ
 ـلوجود الشبهة، وإن كان لا يحل قذف أحد بالزنى 13والمجون فلا حدَّ على قاذِفه لِن

 مطلقا 
َّ

حُوا إِلا
َ
صْل

َ
لِكَ وَأ

َ
ابُوا مِنْ بَعْدِ ذ

َ
ذِينَ ت

َّ
 من تاب بعد القذفِ ورجع عن اتّهامه وأصلح حاله  ال

ّ
إلا

وبةِ وتوابعها بعد التّهويل العظيم للمعصيةِ منهجٌ 
ّ
ه بجبرِ القلوبِ والمحاللةِ، وذكرُ الت

ُ
وما أفسدهُ قذف

، وقد قرآنيٌّ بديعٌ هدفهُ غرسُ عقيدةِ الرّجاءِ في رحمةِ الله
ٌ
 وعدمِ القنوطِ ما دامت في أنفاسِ الآثم بقيّة

د ذلك بقوله: 
ّ
ورٌ رَحِيمٌ أك

ُ
ف
َ
َ غ إِنَّ اللََّّ

َ
 الله يغفرُ ذنوبه ويرحمُه بواسعِ رحمته، وفعولٌ وفعيلٌ  ف

ّ
فإن

لِّ حالٍ؛ أمّا في ق
ُ
ه باقٍ على ك وبةِ زال عن القاذفِ لقب الفسقِ وحدُّ

ّ
بولِ من صيغ المبالغة، وبهذه الت

خرى كما فصّل 
ُ
 عليها أحكامًا أ

ُ
ة
ّ
 وقد فرّعتِ السّن

ُ
اهرة

ّ
شهادته فقولانِ، وهذه أحكامُ الآيةِ الظ

 المجتهدُون في جزئيّاتها.

ه 
َ
 هِلال بن أميّة قذف امرأت

ّ
عان؛ فعن ابن عباس أن

ّ
وبعد بيانِ حُكم القذفِ يأتي إلى أحكامِ الل

بي 
ّ
  عند الن

ّ
 أو حَدٌّ في ظهرِك(، فقال: بي بشريك ابن سَحمَاء، فقال الن

ُ
ة
َ
ن يا رسول الله: إذا »: )البيِّ

ى أحدُنا على امرأته رجُلا ينطلق يلتمس البيّنة
َ
بي «رَأ

ّ
نة وإلا حَدٌّ في ظهرك(،  ، فجعل الن يقول: )البيِّ

نَّ الله ما يُبرِّئ ظهرِي مِن ال»فقال هلال: 
َ
صَادق، فليُنزِل

َ
ي ل ِ

ّ
، فنزل جبريل «حَدِّ والذي بَعَثك بالحقِّ إن

وَاجَهُمْ : 14وأنزل عليه
ْ
ز
َ
 أ

َ
ذِينَ يَرْمُون

َّ
 أو عن طريقٍ غيرِ  وَال

ً
والذين يتّهمون زوجاتِهم بالزّنى مباشرة

سُهُمْ مباشرٍ كالبراءةِ من الولدِ، 
ُ
ف
ْ
ن
َ
 أ

َّ
هَدَاءُ إِلا

ُ
هُمْ ش

َ
نْ ل

ُ
مْ يَك

َ
دون أن يكون معهم شاهدٌ غيرُهم؛  وَل

 أي: على الفاحشة، وهذا الحُكم نوعٌ من تخصيصِ حُكم القذفِ راعتهُ 
ٌ
هادة محذوف

ّ
قُ الش

ّ
ومتعل

 من الزّوجِ إذا رأى زوجته على الفاحشةِ ولم يقوَ على 
ُ
لائم طبيعة الغيرةِ الحادّةِ التي تكون

ُ
 لت

ُ
ريعة

ّ
الش

 
ّ
نَ هودِ الِربعةِ كتم أمرِها فعذرتهُ عن التماس الش ِ

َ
هُ لم

َّ
ِ إِن

هَادَاتٍ بِالِلَّّ
َ
رْبَعُ ش

َ
حَدِهِمْ أ

َ
 أ

ُ
هَادَة

َ
ش

َ
ف

 
َ
ادِقِين  أمام القاض ي كي يرفع حدَّ القذفِ عن نفسه؛ مشهدًا  الصَّ

َ
فعلى من ادّعى زِنى زوجته أن يعترف

ه صادقٌ فيما يدّعيه؛ وذل
ّ
هودِ الِربعةِ بأن

ّ
وم مقام الش

ُ
شهدُ الله وأنا الله أربع شهاداتٍ تق

ُ
ول: أ

ُ
ك كأن يق

هادةِ قد 
ّ
فه في حملِ نفسه على الش

ّ
ه بتكل

ّ
 فلانة تزني؛ يكرّرُ ذلك أربعَ مرّاتٍ، وكأن

ُ
ي رأيت

ّ
صادقٌ في أن

ا من قبول دعواهُ 
ًّ
 له حظ

ّ
ا بأن

ً
ه مدّعٍ إيذان

ّ
 شهودٍ، وسمّاه شاهدًا مع أن

َ
أخرجَ من نفسِه أربعة

                                                           

صفوةُ التّفاسير  
   



 

 

48 

 
َ
ت

َ
عْن

َ
نَّ ل

َ
 أ
ُ
امِسَة

َ
خ
ْ
  وَال

َ
اذِبِين

َ
ك
ْ
 مِنَ ال

َ
ان

َ
 ك

ْ
يْهِ إِن

َ
ِ عَل

  اللََّّ
ُ
ه لعنة

ُ
ه تلحق

ّ
ثمّ ينطقُ بشهادةٍ خامسةٍ على أن

أكيدِ 
ّ
 نوعٌ من الت

ُ
هادة

ّ
 فيما اتّهمتُها به، وهذهِ الش

ُ
 الله إن كذبت

ُ
ت عليَّ لعنة

ّ
ول: حق

ُ
الله إن كذب؛ كأن يق

ستحضر بذكرِ 
ُ
ا للأربعِة السّابقةِ لِنَّ دلائل الِلفاظِ ت

ً
 المتّهم على عدِّ نفسه صادق

ُ
 أضدادِها فقد يتجرّأ

عنة هنا لِنَّ الرّجل باتّهامه زوجته 
ّ
 ما حمل عليهِ نفسهُ، وزادَ الل

ُ
ر الكذب ظهرت لهُ حقيقة

ُ
وإذا جاء يذك

اسِ فناسبهُ جزاءٌ مناسبٌ، لِن اللعن هو الطرد من رحمة الله. 
ّ
 قد عرّضها لهجرانِ الن

 زوجها يتّهمها كذبًا هذا من جهةِ الرّجل 
ّ
ليرفعَ عن نفسِه حدّ القذفِ، أمّا عن المرأةِ إن رأت بأن

 
َ
اذِبِين

َ
ك
ْ
نَ ال ِ

َ
هُ لم

َّ
ِ إِن

هَادَاتٍ بِالِلَّّ
َ
رْبَعَ ش

َ
هَدَ أ

ْ
ش

َ
 ت
ْ
ن
َ
ابَ أ

َ
عَذ

ْ
 عَنْهَا ال

ُ
فليس لها لكي تدفع حدّ الزّنى عن  وَيَدْرَأ

شهدُك يا الله نفسها الذي ثبت بشهادةِ الزّوج وهو الرّجمُ إ
ُ
ول: أ

ُ
 أن تشهدَ بكذبِه كأن تق

ّ
لى الموت؛ إلا

ه لكاذبٌ، تكرّرُ ذلك أربعَ مرّاتٍ 
ّ
 بالزّنى وإن

ً
 فلانا اتّهمني باطلا

ّ
 بأن

ْ
يْهَا إِن

َ
ِ عَل

ضَبَ اللََّّ
َ
نَّ غ

َ
 أ
َ
امِسَة

َ
خ
ْ
وَال

 
َ
ادِقِين  مِنَ الصَّ

َ
ان

َ
اقعٌ بها إن  ك  غضب الله و

ّ
 بأن

ً
 خامسة

ً
ول: وتشهدُ شهادة

ُ
ا؛ كأن تق

ً
كان زوجُها صادق

 وإن تمّ على هذهِ الصّورةِ فهو كافٍ 
ُ
ا، هذا ما بيّنته الآية

ً
ه مع كونه صادق

ُ
بت

ّ
نزل عليّ غضبُ الله إن كذ

ولبت بردّ شهادةِ 
ُ
ه لم يُطلب من المرأةِ إثبات براءتها بل ط

ّ
لِّ حالٍ، والملاحظ أن

ُ
لرفعِ الحدِّ عنهما على ك

ها في الدّفاعِ المباشرِ عن عرضها، وبالمقابلِ حمّلها الله الاعتراف بغضبِه زوجها وفي ذلكَ اعتب ِ
ّ
ارٌ لحق

، وبين ألفاظِ الصّدقِ والكذبِ في الآيةِ طباقٌ 
ً
ا آثمة

ًّ
عليها جزاءً من جنسِ إغضابِ زوجها إن كانت حق

 ُه
ُ
مْ وَرَحْمَت

ُ
يْك

َ
ِ عَل

ضْلُ اللََّّ
َ
 ف

َ
وْلا

َ
طفه عليكم بالعمرِ والسّترِ مع العصيانِ ولولا ما كتب الله لكم من  وَل

ُ
ل

عبيرِ ما يفي ببيانِه؛ 
ّ
ه ليس ثمّة من الت

ّ
ورحمته بنعمه الكثيرة؛ وحذف جواب "لولا" لقصدِ التّهويلِ وكأن

 من معبّرٍ بهِ 
ُ
ون، ورُبَّ مسكوتٍ عنه مفهوم من المقامِ أبلغ

ُ
ابٌ وتقديرُه: لكان ما لا تتخيّل وَّ

َ
َ ت نَّ اللََّّ

َ
وَأ

ه صاحبُ الحكمةِ مع عبادِه لكان معكم غير ما تجدُون؛ والمراد:  كِيمٌ حَ 
ّ
 الله عليكم وأن

ُ
 توبة

َ
ولولا

فاحمدُوا الله على ما شرّع لكم والتزموهُ، والصّيغتان"تواب، حكيم" للمبالغة، وفي تخصيص اسمِ الله 

شريعيّةِ العظيمةِ لهذهِ الملاعنة الت
ّ
 بعدلٍ الحكيمِ هنا تنويهٌ بحكمتِه الت

َ
ي رحمت الرّجل وآنست المرأة

 ولولاها لشقَّ الحال على كلٍّ منهما.



 

 

49 

عامل مع الإشاعات .18
ّ
 سبيلِ الت

ُ
 الإفكِ وبيان

ُ
 قصّة

 ِلِّ امْرِئٍ م
ُ
مْ لِك

ُ
ك
َ
يْرٌ ل

َ
مْ بَلْ هُوَ خ

ُ
ك
َ
ا ل رًّ

َ
حْسَبُوهُ ش

َ
 ت

َ
مْ لا

ُ
ك
ْ
 مِن

ٌ
كِ عُصْبَة

ْ
ف ِ

ْ
ذِينَ جَاءُوا بِالإ

َّ
نْهُمْ مَا إِنَّ ال

ابٌ عَظِيمٌ )ا
َ
هُ عَذ

َ
ى كِبْرَهُ مِنْهُمْ ل

َّ
وَل

َ
ذِي ت

َّ
مِ وَال

ْ
ث ِ
ْ

سَبَ مِنَ الإ
َ
ت
ْ
 11ك

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ ْ
نَّ الم

َ
مُوهُ ظ

ُ
 سَمِعْت

ْ
 إِذ

َ
وْلا

َ
( ل

كٌ مُبِينٌ )
ْ
ا إِف

َ
وا هَذ

ُ
ال
َ
يْرًا وَق

َ
سِهِمْ خ

ُ
ف
ْ
ن
َ
 بِأ

ُ
ات

َ
مِن

ْ
ؤ
ُ ْ
هَدَا12وَالم

ُ
رْبَعَةِ ش

َ
يْهِ بِأ

َ
 جَاءُوا عَل

َ
وْلا

َ
وا ( ل

ُ
ت
ْ
مْ يَأ

َ
 ل
ْ
إِذ

َ
ءَ ف

( 
َ
اذِبُون

َ
ك
ْ
ِ هُمُ ال

دَ اللََّّ
ْ
ئِكَ عِن

َ
ول
ُ
أ
َ
هَدَاءِ ف

ُّ
مْ 13بِالش

ُ
ك سَّ

َ َ
خِرَةِ لم

ْ
يَا وَالآ

ْ
ن هُ فِي الدُّ

ُ
مْ وَرَحْمَت

ُ
يْك

َ
ِ عَل

ضْلُ اللََّّ
َ
 ف

َ
وْلا

َ
( وَل

ابٌ عَظِيمٌ )
َ
مْ فِيهِ عَذ

ُ
ضْت

َ
ف
َ
هُ  (14فِي مَا أ

َ
وْن

َّ
ق
َ
ل
َ
 ت
ْ
مٌ إِذ

ْ
مْ بِهِ عِل

ُ
ك
َ
يْسَ ل

َ
مْ مَا ل

ُ
وَاهِك

ْ
ف
َ
 بِأ

َ
ون

ُ
ول

ُ
ق
َ
مْ وَت

ُ
تِك

َ
سِن

ْ
ل
َ
بِأ

ِ عَظِيمٌ )
دَ اللََّّ

ْ
ا وَهُوَ عِن

ً
ن هُ هَيِّ

َ
حْسَبُون

َ
كَ 15وَت

َ
ا سُبْحَان

َ
مَ بِهَذ

َّ
ل
َ
ك
َ
ت
َ
 ن
ْ
ن
َ
ا أ

َ
ن
َ
 ل
ُ
ون

ُ
مْ مَا يَك

ُ
ت
ْ
ل
ُ
مُوهُ ق

ُ
 سَمِعْت

ْ
 إِذ

َ
وْلا

َ
( وَل

انٌ عَظِيمٌ )
َ
ا بُهْت

َ
 )16هَذ

َ
مِنِين

ْ
مْ مُؤ

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
بَدًا إِن

َ
لِهِ أ

ْ
ث عُودُوا لِمِ

َ
 ت
ْ
ن
َ
ُ أ مُ اللََّّ

ُ
ك
ُ
يَاتِ 17( يَعِظ

ْ
مُ الآ

ُ
ك
َ
ُ ل  اللََّّ

ُ
ن ( وَيُبَيِّ

ُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ )  .(18وَاللََّّ

 الإفكِ المشهورة في السّيرةِ المتحدّثة عن مسّ 
َ
 لذكرِ حُكم قذفِ المحصناتِ يوردُ قصّة

ً
ومناسبة

بيِّ  شرفِ زوج
ّ
  15-رض ي الله عنها–عائشة  الن

ً
اقعيّة ليكون إيرادُها بمنزلة المثالِ للقاعدةِ يزيدها و

مْ وتوضيحًا 
ُ
ك
ْ
 مِن

ٌ
كِ عُصْبَة

ْ
ف ِ

ْ
ذِينَ جَاءُوا بِالإ

َّ
  إِنَّ ال

ٌ
 الذين أقبلوا على اتّهامِ عائشة بالزّنى هم جماعة

ّ
إن

 الِخبارِ الغريبةِ 
َ
 جاؤوا بها، منكم، وعبّر بالمجيءِ لِنَّ شأن

ٌ
 أن يتناقلها البُعداءُ للأقرباء فكأنّها بضاعة

راهُم، 
ُ
لِبت ق

ُ
كِ وهو القلب؛ ومنهُ سمّي أهلُ المؤتفكات الذين ق

ْ
ف
َ
 مِن الِ

ٌ
والإفك أشنعُ الكذب؛ مأخوذ

و"عُصبة" اسمُ جمعٍ لا مفردَ له يُطلقُ على الجماعة التي يتعصّبُ بعضُها لبعضٍ؛ نبّهَ بها لتحقيرِهم 

عجّب من شرِّهم وهم أقرباء إرشادًا إلى ب
ّ
ه: "منكم" لبعثِ الت

ُ
 الِمّةِ، وقول

َ
أنّهم لا يغلبُون بكيدِهم وحدة

 
َ
 أخرى مع كونِهم مسلمين

ً
مْ الاحترازِ منهم مرّة

ُ
ك
َ
يْرٌ ل

َ
مْ بَلْ هُوَ خ

ُ
ك
َ
ا ل رًّ

َ
حْسَبُوهُ ش

َ
 ت

َ
وا ذلك الإفك  لا لا تعدُّ

 تستفيدُون منها فرُبّ 
ً
ه تضمّن على الصّعيد العامِّ دروسًا وعبرًا كثيرة

ّ
شرّا نزل عليكم بل هو خيرٌ؛ لِن

 صبرُوا على الابتلاءِ ونزل الوحيُ في شأنِ  محنٍ أنجبت منحًا، وعلى صعيدِ آلِ أبي بكرٍ 
ُ
وأصهارِه حيث

هُم من واجهَ شرَّ  ابنتِهم يُبرّئها فقد اكتسبُوا أجور 
َ
الصّبر ومراقي الفضيلة؛ ولعلَّ الآية أنسبُ لتسليتهم ف

                                                           

 



 

 

50 

 في تصويرِ موقفٍ 
ً
، وعبّرَ بنفيٍ"لا تحسبوه" ثمَّ إضرابٍ وإثباتٍ"بل هو خير" مبالغة الفضيحةِ بالِخصِّ

ه لاختفاءِ ذلك مع اشتدادِ الإفكِ 
ّ
هُ خيرٌ كل

ّ
ه السّوء أن

ُ
لِّ امْرِئٍ مِنْهُمْ ملؤ

ُ
مِ لِك

ْ
ث ِ
ْ

سَبَ مِنَ الإ
َ
ت
ْ
لكلِّ  مَا اك

ه عند الله، وفي الآيةِ تقديرٌ أي: جزاءَ ما اكتسبَ، 
ُّ
فردٍ من الجماعةِ المذيعةِ للإفكِ إثمه الذي يستحق

 
َ
 الإشاعة

ّ
قد أهلكت ناسًا عبر دوائرَ أوسع من دائرةِ ظهورِها؛ ناسًا  -كما عُهدت-وفي هذا تنويهٌ إلى أن

 وراضٍ بذيوعها خضوعًا للرّأيِ العامِّ  تفاوتت درجاتُهم بين
ً
مٍ بها فضُولا ِ

ّ
ذِي ساعٍ فيها مُفتنٍ ومتكل

َّ
وَال

ابٌ عَظِيمٌ 
َ
هُ عَذ

َ
ى كِبْرَهُ مِنْهُمْ ل

َّ
وَل

َ
ى شاعت  ت

ّ
اقِع حت  القضيّة من أهلِ الإفكِ إلى أرضِ الو

َ
والذي أبرز

ارِ في الهشيم لهُ عذابٌ عظيمٌ ينتظرُه في الآخرةِ، وأ
ّ
 المراد هنا هو: عبد الله بن كالن

ّ
خبارُ السّيرةِ على أن

ها بمعنى: مُعظمهُ؛ وفي كلا الحالينِ  أبيّ بن سلولٍ، و"كِبْرهُ" بكسرِ الكافِ: إثمهُ؛ أو بكسرِها وبضمِّ

 الضّميرُ عائدٌ إلى الإفكِ.

 في الإفكِ عمومًا 
َ
ا المؤمنين الخائضين

ً
 موبّخ

ُ
 ثمَّ يستأنف

ُ
 سَمِعْت

ْ
 إِذ

َ
وْلا

َ
 ل

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ ْ
نَّ الم

َ
مُوهُ ظ

يْرًا
َ
سِهِمْ خ

ُ
ف
ْ
ن
َ
 بِأ

ُ
ات

َ
مِن

ْ
ؤ
ُ ْ
سكم إذ لم تعهدُوا  وَالم

ُ
 الخير في أنف

َّ
وا إلا

ّ
 تظن

َّ
م الإفك ألا

ُ
كان عليكم حين سمعت

وبيخ على عادتها، 
ّ
؛ تلاهَا فعلُ "ظنّ" الماض ي فأفادت الت

ّ
" بمعنى: هلا

َ
 الخير، و"لولا

َّ
عن بعضكم إلا

 
ُ
وبيخ، والِصلُ أن يق

ّ
وحي به من الإبعاد المناسبِ للت

ُ
م؛ فالتفت عن الخطابِ إلى الغيبةِ لما ت

ُ
ول: ظننت

ه 
ّ
نّ بإخوانه، واهتمّ بذكرِ الجنسينِ لِن

ّ
 شأن المؤمن أن يحسنَ الظ

ّ
 أن

َ
 أظهر ولم يعبّر بالضّميرِ بيّن

َ
وحين

؛ وفي ذلكَ تلميحٌ إلى خطرِ ام
َ
هما معًا في قضيّةِ عائشة

ُ
ط  تورُّ

َ
تدادِ ألسنةِ الإشاعةِ، وفي قوله: ثبت

 يعودُ ضررُه إليهم 
ٌ
هُ قذف

ّ
 إلى أن

ٌ
سهم" دون غيرِهِم؛ إشارة

ُ
كٌ مُبِينٌ "بأنف

ْ
ا إِف

َ
وا هَذ

ُ
ال
َ
وزادُوا على  وَق

وا ما شاعَ في حقّ بعضِهم كذبًا صريحًا؛ وسواء كان هذا في شأنِ عائشة أو  نِّ الحسنِ بينهم أن يعدُّ
ّ
الظ

 على محملِها الِوسع في حفظِ عرضِ غيرِها، فحكمها 
َّ
ها إلا

ُ
عام يشمل كل حالة مشابهة، ولا يحسُن حمل

وا ابتداءً كلَّ 
ُ
 أن يستصحبُوا أصلَ من يُعاشرُونه فيُبطل

ً
 الخلطاءِ عامّة

َ
 بين

ٌ
 رفيعة

ٌ
كلِّ مؤمنٍ، وهنا تربية

وها فيهم من قبلُ. 
ُ
زاهة التي عرف

ّ
 دعايةٍ تمسُّ الن

وبيخِ 
ّ
ا على عدمِ نقلِ الخبر على وجههِ المشروع ويزيدُ على الت

ً
 جَاءُوا  بعدمِ ظنِّ الخيرِ توبيخ

َ
وْلا

َ
ل

هَدَاءَ 
ُ
رْبَعَةِ ش

َ
يْهِ بِأ

َ
ى يقيموا على التّهمةِ أربعة شهداءَ عدُولٍ، وهذا  عَل

ّ
وا عن القذفِ رأسًا حت

ُّ
  كف

َّ
وهلا

 مستندٌ إلى قوله السّابق: 
َ
حْصَن

ُ ْ
 الم

َ
ذِينَ يَرْمُون

َّ
هَدَاءَ وَال

ُ
رْبَعَةِ ش

َ
وا بِأ

ُ
ت
ْ
مْ يَأ

َ
مَّ ل

ُ
ور:  اتِ ث

ّ
حضيضُ [، 4]الن

ّ
والت



 

 

51 

ومِ 
ّ
هَدَاءِ هنا كسابقه مستعملٌ في معنى: الل

ُّ
وا بِالش

ُ
ت
ْ
مْ يَأ

َ
 ل
ْ
إِذ

َ
وا خبر الزّنى بوجهه  ف

ُ
فما دام أنّهم لم يُبلغ

 تقريرًا ل
ً
هداءَ ثانية

ّ
وا بهم وأظهرَ الش

ُ
 لزومهم المشروعِ، ولم يقل: لم يأت

َ
اذِبُون

َ
ك
ْ
ِ هُمُ ال

دَ اللََّّ
ْ
ئِكَ عِن

َ
ول
ُ
أ
َ
 ف

فأولئك في حُكم الله كاذبون لا يُعتدُّ بنقلهم، واستعمل اسم الإشارةِ لتمييزِهم للدّلالةِ على أنّهم 

 في وصفِهم بالكذبِ 
ً
جديرُون بما سيُحكمُ به عليهم بعدَها، وعبّرَ بأسلوبِ القصرِ "هم الكاذبون" مبالغة

 كلِّ ذ
َ
 أفادَت فوق

ُ
 كاذبٌ سواهم، والعنديّة

َ
ه ليس ثمّة

ّ
 ما في وكأن

ّ
 لا نقاش فيها لِن

ٌ
 كذبهم حقيقة

ّ
لك أن

ه  وبيخِ لمن لم يبادروا إلى تكذيبِ الإفكِ وردِّ
ّ
 في الت

ٌ
، وكلُّ ذلك تغليظ

ً
 حقيقة

َّ
 إلا

ُ
 علمِ الله لا يكون

َ
وْلا

َ
وَل

خِرَةِ 
ْ

يَا وَالآ
ْ
ن هُ فِي الدُّ

ُ
مْ وَرَحْمَت

ُ
يْك

َ
ِ عَل

ضْلُ اللََّّ
َ
ى ولولا ما كتب الله لكم من فضله  ف

ّ
عليكم بإحسانه وشت

وبةِ وعدمِ المعاجلةِ بالعقوبةِ؛ وفي الآخرةِ بالعفوِ عنِ الآثامِ 
ّ
مْ نعمه؛ ورحمته بكم في الدّنيا بالت

ُ
ك سَّ

َ َ
لم

ابٌ عَظِيمٌ 
َ
مْ فِيهِ عَذ

ُ
ضْت

َ
ف
َ
  فِي مَا أ

ُ
م فيه عذابٌ شديدٌ لا تتصوّرونه، والإفاضة

ُ
للحقكم جرّاء ما خضت

 على طريقِ الا 
ٌ
كير شمل كلّ من مستعملة

ّ
، وهذا الن ستعارةِ من فيضان الإناءِ بالماء لتصويرِ تجاوزِ الحدِّ

ما نوّهَ الله 
ّ
 حدِّ القذفِ، وقيل: إن

َ
بفضلِه هنا إلى رفعِ  خاض في شأنِ عائشة، وأريد به عذابٌ فوق

ى الذي تو 
ّ
وبُوا حت

ُ
 ليت

َ
 كان بابُ الحدِّ عن أكثرِهم، وعلى كلٍّ ففيه إغراءٌ لجميعِ الخائضين

ُ
ى كبرهُ حيث

ّ
ل

وبة مفتوحًا. 
ّ
 الت

 سببَ استحقاق العذابِ العظيم لو وقعَ 
ُ
مْ ثمّ يُبيّن

ُ
تِك

َ
سِن

ْ
ل
َ
هُ بِأ

َ
وْن

َّ
ق
َ
ل
َ
 ت
ْ
كم أخطأتم  إِذ

ّ
 إن

ُ
ذلك حيث

مِّ 
ّ
 في الذ

ٌ
عبيرُ بهذا مبالغة

ّ
قاء، والت

ّ
ف لل

ُّ
كل

ّ
ي الت

ّ
لق

ّ
م الإفكَ بألسنتكم، وأصلُ الت

ُ
يت

ّ
ا إذ تلق

ً
 بيّن

ً
 على خطأ

ونها عن غير طريقِها الِصليِّ أي: الِذن ثمّ 
ّ
ثبّتِ، وكأنّهم صارُوا بسرعتِهم في إعادةِ الإشاعةِ يتلق

ّ
عدمِ الت

 بها 
ُ
سانِ الذي يقذف

ّ
ها بالل

ُ
القلب الذي يتدبّرُ حقيقتها؛ فاستغنوا عن ذلك بأقصرِ طريقٍ وهو نقل

 
ً
يْسَ مباشرة

َ
مْ مَا ل

ُ
وَاهِك

ْ
ف
َ
 بِأ

َ
ون

ُ
ول

ُ
ق
َ
مٌ وَت

ْ
مْ بِهِ عِل

ُ
ك
َ
كر  ل

َ
وتصرّحون بما لم تلمسُوا وجه الحقيقةِ فيه، وذ

قها حين تنفتحُ للكلام كي تقول الباطل الذي لم يحصُل لها  الِفواه والقولُ بالِلسنةِ ليصوّرَ حالة تشدُّ

ا وَهُوَ به علمٌ؛ وهذا كما يقال للمتجرّئ على كذبٍ: قالهُ بملء فيهِ 
ً
ن هُ هَيِّ

َ
حْسَبُون

َ
ِ عَظِيمٌ وَت

دَ اللََّّ
ْ
  عِن

ريفةِ، ذمّهم 
ّ
هُ أمرٌ عظيمٌ عند الله لما تُهتكُ به من الِعراضِ الش

ّ
ه مجرّدُ قولٍ تبوحون بهِ لكن

َّ
ون بأن

ّ
وتظن

 ذلك أمر لا بأس فيه؛ ولا شكَّ 
ّ
ثبّتِ والإسراع في إعادةِ الإشاعة ثمّ اعتقاد أن

ّ
على ثلاثة أمور: سوء الت

 هذهِ بعضُ رواسبِ 
ّ
الجاهليّةِ التي تفسدُ الحياة الاجتماعيّة أرادُوا إحياءها مع الإسلام فحمل عليهم أن



 

 

52 

 الحدود قد شرّعت من قبل؛ 
ّ
ا مع أنه عظيم؛ لِنَّ ظاهر السّياقِ فيهِ أن

ً
بالزّجرِ، وحسبوا القذف هيّن

ذ 
ّ
نف

ُ
ا ت
ّ َ
 لم

ُ
 وحسبوه هيّنا إمّا لغفلتِهم عن نصوص القانون الإلهي أو لِنّها قوانين

َ
وا بها، وبين

ُ
بعدُ فاستهان

ا وعظيمٌ" طباقٌ وهو من محسّناتِ الكلام.
ً
 "هيّن

وبيخ غير كافٍ فيه؛ مرتقيًا 
ّ
 قليل الت

ّ
ديد للقذفِ وكأن

ّ
ثمّ يأتي إلى توبيخٍ آخر ليدلّ على تجريمه الش

مُوهُ من تربيةِ إحسانِ الظنِّ في المقذوف إلى إحسانِ القولِ فيه 
ُ
 سَمِعْت

ْ
 إِذ

َ
وْلا

َ
 وَل

ْ
ن
َ
ا أ

َ
ن
َ
 ل
ُ
ون

ُ
مْ مَا يَك

ُ
ت
ْ
ل
ُ
 ق

ا
َ
مَ بِهَذ

َّ
ل
َ
ك
َ
ت
َ
 أن ينهى بعضكم بعضًا عن  ن

َ
وكان عليكم بمجرّد أن تسمعوا قذف إخوانكم المؤمنين

 ظنَّ الخيرِ أوّل ما ينبغي أن يطرق 
ّ
نويه بأن

ّ
م" للت

ُ
قه "قلت

ّ
رف "إذ" على متعل

ّ
الخوضِ في ذلك، وتقديمُ الظ

كم، واستعمل نفيَ أسماعكم لكي يكون صفاء ما 
ُ
ينزلُ إلى قلوبكم داعيًا لصفاءِ ما تحكيه ألسنت

م 
ّ
 من: ليس لنا أن نتكل

ُ
 في تحقيقِ انتفاء الخوضِ في الإفكِ؛ فهو أبلغ

ً
الكونِ"ما يكون" مبالغة

 ٌانٌ عَظِيم
َ
ا بُهْت

َ
كَ هَذ

َ
هك يا الله من أن ترض ى بمسِّ أعراضِ عبادك  سُبْحَان

ّ
وكان عليكم أن تقولوا: ننز

؛ وهو كقولِه:  عجّب الإنكاريِّ
ّ
 بنحوِ هذا البهتانِ العظيم، أو أوردَ "سبحانك" لمعنى الت

َ
 المؤمنين

َ
وَسُبْحَان

 
َ
رِكِين

ْ
ش
ُ ْ
ا مِنَ الم

َ
ن
َ
ِ وَمَا أ

 مصدرٌ كبرهان؛ سمّ [، 108]يوسف:  اللََّّ
ُ
 سامعه والبُهتان

ُ
ه خبرٌ يُبهت

ّ
ي به الإفك لِن

ه بغرابته، واكتسب بوصفه بالعظيم تنفيرا شديدا منه نظرا للْثارِ الوخيمة التي تنجرُّ عنه
ُ
 ويُدهش

بَدًا
َ
لِهِ أ

ْ
ث عُودُوا لِمِ

َ
 ت
ْ
ن
َ
ُ أ مُ اللََّّ

ُ
ك
ُ
 تعودوا لمثلِ ذلك  يَعِظ

َّ
وبيخِ لئلا

ّ
أكيدِ مع الت

ّ
رُكم الله بكلِّ ذلك الت

ّ
يُذك

 
ُ
ربية

ّ
فيِ أي:لكي لا تعودوا، أو حذرَ أن تعُودوا، وهذهِ الت

ّ
ا، وفي الآيةِ تقديرُ: لام الن

ً
الإفكِ والبهتانِ مطلق

نوبِ 
ّ
 في معالجةِ المعصية لم تنحصر في ذنبِ القذفِ بل هي أساسٌ في كلِّ إقلاعٍ عن الذ

ُ
 القرآنية

ْ
إِن

 
َ
مِنِين

ْ
مْ مُؤ

ُ
ت
ْ
ن
ُ
ا أهلَ إيمانٍ؛ ك

ًّ
 لمعلوميّته من المقام؛ تقديرُه: فلا  إن كنتم حق

ٌ
رطِ محذوف

ّ
وجوابُ الش

ول: كيف نرض ى بتضييعِ إيماننا؟ بل لا نعودُ 
ُ
ى تق

ّ
تعودوا، وهذا الِسلوب مستعملٌ في تهييجِ الِنفسِ حت

ا عليه 
ً
يَاتِ إلى القذفِ حفاظ

ْ
مُ الآ

ُ
ك
َ
ُ ل  اللََّّ

ُ
ن ى تكون  ويُوضّحُ الله لكم آياتِ الِحكامِ وغيرها وَيُبَيِّ

ّ
حت

كم الاستفادة والانتفاع 
ُ
بيين فليكن شأن

ّ
 شأنهُ الت

ّ
 المأخذِ فتنتفعوا بها، وعبّر بالمضارعِ لإفادةِ أن

َ
سهلة

ُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ بما يُبيّن لكم  كم حكيمٌ في تشريعه بما يتناسبُ  وَاللََّّ
ُ
ح به أحوال

ُ
والله عليمٌ بما تصل

 الجلالةِ اهتمامًا ب
َ
ناءِ على نفسه وتقريرًا بأنَّ الِلوهيّة تقتض ي ذلك معكم، وأظهر لفظ

ّ
هِ في مقامِ الث

ها.
َّ
ها حق

َ
 العلم وتلك الحكمة لنراعي ل



 

 

53 

 والآيات قطعية في تبرئة أم المؤمنين عائشة رض ي الله عنها وعن أبيها.

 عائشة أم المؤمنين رض ي الله عنها .19
ُ
 من الحادثةِ وتبرئة

ٌ
 عبرٌ وأحكامٌ مستخلصة

 َّإِن ُ خِرَةِ وَاللََّّ
ْ

يَا وَالآ
ْ
ن لِيمٌ فِي الدُّ

َ
ابٌ أ

َ
هُمْ عَذ

َ
وا ل

ُ
ذِينَ آمَن

َّ
 فِي ال

ُ
ة
َ
احِش

َ
ف
ْ
شِيعَ ال

َ
 ت
ْ
ن
َ
 أ
َ
ون ذِينَ يُحِبُّ

َّ
مُ ال

َ
 يَعْل

( 
َ
مُون

َ
عْل

َ
 ت

َ
مْ لا

ُ
ت
ْ
ن
َ
أ  رَحِيمٌ )19وَ

ٌ
َ رَءُوف نَّ اللََّّ

َ
هُ وَأ

ُ
مْ وَرَحْمَت

ُ
يْك

َ
ِ عَل

ضْلُ اللََّّ
َ
 ف

َ
وْلا

َ
  (20( وَل

َ
وا لا

ُ
ذِينَ آمَن

َّ
هَا ال يُّ

َ
يَا أ

رِ وَ 
َ
ك
ْ
ن
ُ ْ
اءِ وَالم

َ
حْش

َ
ف
ْ
مُرُ بِال

ْ
هُ يَأ

َّ
إِن
َ
انِ ف

َ
يْط

َّ
وَاتِ الش

ُ
ط

ُ
بِعْ خ

َّ
انِ وَمَنْ يَت

َ
يْط

َّ
وَاتِ الش

ُ
ط

ُ
بِعُوا خ

َّ
ت
َ
ِ ت

ضْلُ اللََّّ
َ
 ف

َ
وْلا

َ
ل

كِنَّ 
َ
بَدًا وَل

َ
حَدٍ أ

َ
مْ مِنْ أ

ُ
ك
ْ
ى مِن

َ
ك
َ
هُ مَا ز

ُ
مْ وَرَحْمَت

ُ
يْك

َ
ُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ ) عَل اءُ وَاللََّّ

َ
ي مَنْ يَش ِ

ّ
َ يُزَك و 21اللََّّ

ُ
ول
ُ
لِ أ

َ
ت
ْ
 يَأ

َ
( وَلا

يَعْ 
ْ
ِ وَل

هَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللََّّ
ُ ْ
 وَالم

َ
سَاكِين

َ ْ
رْبَى وَالم

ُ
ق
ْ
ولِي ال

ُ
وا أ

ُ
ت
ْ
 يُؤ

ْ
ن
َ
عَةِ أ مْ وَالسَّ

ُ
ك
ْ
ضْلِ مِن

َ
ف
ْ
 ال

َ
لا
َ
حُوا أ

َ
يَصْف

ْ
وا وَل

ُ
ف

فِ 
ْ
 يَغ

ْ
ن
َ
 أ
َ
ون حِبُّ

ُ
ورٌ رَحِيمٌ )ت

ُ
ف
َ
ُ غ مْ وَاللََّّ

ُ
ك
َ
ُ ل وا 22رَ اللََّّ

ُ
عِن

ُ
اتِ ل

َ
مِن

ْ
ؤ
ُ ْ
تِ الم

َ
افِلا

َ
غ
ْ
اتِ ال

َ
حْصَن

ُ ْ
 الم

َ
ذِينَ يَرْمُون

َّ
( إِنَّ ال

ابٌ عَظِيمٌ )
َ
هُمْ عَذ

َ
خِرَةِ وَل

ْ
يَا وَالآ

ْ
ن هُمْ 23فِي الدُّ

ُ
رْجُل

َ
يْدِيهِمْ وَأ

َ
أ تُهُمْ وَ

َ
سِن

ْ
ل
َ
يْهِمْ أ

َ
هَدُ عَل

ْ
ش

َ
 ( يَوْمَ ت

َ
ون

ُ
وا يَعْمَل

ُ
ان
َ
 بِمَا ك

(24( 
ُ
بِين

ُ ْ
حَقُّ الم

ْ
َ هُوَ ال نَّ اللََّّ

َ
 أ

َ
مُون

َ
حَقَّ وَيَعْل

ْ
ُ دِينَهُمُ ال يهِمُ اللََّّ ِ

ّ
 25( يَوْمَئِذٍ يُوَف

َ
بِيثِين

َ
خ
ْ
 لِل

ُ
ات

َ
بِيث

َ
خ
ْ
( ال

يِّ 
َّ
 لِلط

َ
بُون يِّ

َّ
 وَالط

َ
بِين يِّ

َّ
 لِلط

ُ
بَات يِّ

َّ
اتِ وَالط

َ
بِيث

َ
خ
ْ
 لِل

َ
ون

ُ
بِيث

َ
خ
ْ
 وَال

ٌ
فِرَة

ْ
هُمْ مَغ

َ
 ل
َ
ون

ُ
ول

ُ
ا يَق  مِمَّ

َ
ءُون ئِكَ مُبَرَّ

َ
ول
ُ
بَاتِ أ

رِيمٌ )
َ
قٌ ك

ْ
 .(26وَرِز

ا يُستخلصُ منها   فِي ثمَّ يفرّعُ على حادثةِ الإفكِ حُكمًا عامًّ
ُ
ة
َ
احِش

َ
ف
ْ
شِيعَ ال

َ
 ت
ْ
ن
َ
 أ
َ
ون ذِينَ يُحِبُّ

َّ
إِنَّ ال

وا
ُ
ذِينَ آمَن

َّ
؛ وخصَّ المؤمنين بالذكر إنَّ الذين يرضون بشيوعِ  ال

َ
الرّذيلةِ وأسبابِها في أوساطِ المؤمنين

 
َ
 بالفاحشةِ سيكون

ً
هَمَ باطلا يوع أنَّ المتَّ

ّ
ى في غيرِهم، ووجهُ الش

ّ
ا لمقامِهم، وإلا فإشاعتُها منكرٌ حت

ً
تشريف

 إحي
ّ
ةِ؛ وأن

ّ
وهُ بهم بعدَ أن كان منيعًا بشهرةِ العف

ُ
اء الحديث عن محلَّ أنظارِ أهلِ الفسادِ ليُلحق

ؤتى وبحسب 
ُ
 ت

َ
اسِ لها كيف

ّ
الفواحش بله الدّعاية إليها سببٌ لإشاعتِها فهيَ تنتشرُ بقدر معرفةِ الن

 بهدايتِها  !استجلابِ أنظارِهم إليها، هذا على مناسبةِ السّياقِ؛ وما أكثر وسائل الدّعايةِ اليوم
ُ
والآية

حت إلي
ّ َ
ها؛ فالِدب العامّ الذي لم

َّ
ها كل

ُ
 يُحبّ المرء لغيرِه ما لا يُحبّهُ لنفسه تستهدف

ّ
لِيمٌ ه ألا

َ
ابٌ أ

َ
هُمْ عَذ

َ
ل

خِرَةِ 
ْ

يَا وَالآ
ْ
ن لهم عذابٌ مؤلمٌ في الدّنيا بالحدِّ والفضيحةِ والهجرانِ وغيرِها من المصائب وفي  فِي الدُّ

ه لِجلِ حبِّ شيوعِ الفاحشةِ الذي هو في ح
ّ
ارِ الدّائم، هذا كل

ّ
 ليكون الآخرةِ بعذابِ الن

ٌ
 خبيثة

ٌ
قيقتِه نيّة

ه ليسًا 
ّ
نهم فيه وأن

ّ
ا أشدّ من باب أولى؛ وعبّر عن الحبِّ بالمضارعِ لإفادةِ تمك اقعيًّ الوعيد على تحقيقها و

ا عابرًا قد يُدفع   خاطرًا نفسيًّ
َ
مُون

َ
عْل

َ
 ت

َ
مْ لا

ُ
ت
ْ
ن
َ
أ مُ وَ

َ
ُ يَعْل والله وحدهُ يعلمُ ضررَ شيوعِ الفاحشةِ في  وَاللََّّ



 

 

54 

اقب الِمور أوساطك م لا تعلمون عو
ُ
ها وبيانِ وعيدِ أصحابِها ما يَرجِعُ بالصّلاحِ لكم، وأنت م فشرّعَ بحدِّ

قديرِ، وفي الآيةِ ما عُرف عندَ عاشقي محسّناتِ الكلامِ بطباقِ السّلبِ 
ّ
ونتائجها لتقدّرُوا ظروفها حقَّ الت

 ُه
ُ
مْ وَرَحْمَت

ُ
يْك

َ
ِ عَل

ضْلُ اللََّّ
َ
 ف

َ
وْلا

َ
وبةِ ولولا  وَل

ّ
نوبِ بعد الت

ّ
ه بتكفيرِ الذ

ُ
عم ورحمت

ّ
فضلُ الله عليكم بالن

 ٌرَحِيم 
ٌ
َ رَءُوف نَّ اللََّّ

َ
أفةِ بكم والرّحمةِ بضعفِ تفكيركم في المآلاتِ؛ وجوابُ "لولا"  وَأ هُ أهلٌ للرّ

ّ
ولولا أن

 
ٌ
ا -على نحوِ سابقه-محذوف

َ
ه لا جواب سيفي به؛ وتقديرُه: لم

َّ
ا  لقصدِ التّهويلِ وكأن

ّ
م من

ُ
ا لكم ولوجدت

ّ
بيّن

ر ببالٍ 
ُ
 "رؤوف" هنا لمناسبة انتشالِ الِمّةِ من جحيم الرّذيلة، وإلى هذا  !جزاءً لا يخط

َ
واختار لفظ

 الموضع تتمُّ الآيات العشر التي نزلت معًا في تبرئة عائشة رض ي الله عنها. 

ولى في ك 
ّ
حذيرِ ممّن كانت له اليدُ الط

ّ
 الإفكِ بالت

َ
لِّ معصيةٍ؛ مخاطبًا المجتمع المؤمن ويختمُ قصّة

لِّ زواياها 
ُ
اقعة ليعتبرَ بها من ك وَاتِ بعدَ أن هدأ اضطرابُه بهذه الو

ُ
ط

ُ
بِعُوا خ

َّ
ت
َ
 ت

َ
وا لا

ُ
ذِينَ آمَن

َّ
هَا ال يُّ

َ
يَا أ

انِ 
َ
يْط

َّ
ا، وعبّر بالخطوات  الش

ً
 أو ترك

ً
يطان الذي يدعوكم إليه فعلا

ّ
كوا طريق الش

ُ
يا أهل الإيمان لا تسل

 بصراحةٍ بل يستدرجُ إليها 
ُ
يطان

ّ
 طرقِ الرّذيلةِ لا يعرضُها الش

ُ
باع؛ وكذلك شأن

ّ
 لهيئةِ لزُومِ الات

ً
تمثيلا

ر الله
ّ
ها أوقعهُ فيها؛ فحذ

َ
ه ارتاحَ ل

ّ
ى إذا أنس من المغرورِ أن

ّ
 إلى حت

ٌ
 من الخطوةِ الِولى لِعلمه أنّها دافعة

انِ المنتهى الوخيم 
َ
يْط

َّ
وَاتِ الش

ُ
ط

ُ
بِعْ خ

َّ
بعها؛  وَمَنْ يَت

ّ
يطانِ، ولم يقل: ومن يت

ّ
ومن يستجب لداعي الش

ه سيقعُ في المعصيةِ 
ّ
 تقديرُه: فإن

ٌ
رطِ محذوف

ّ
طواته، وجوابُ الش

ُ
يطانِ وخ

ّ
حذيرِ من الش

ّ
 في الت

ً
زيادة

ة الجوابِ مقامه وهي: ويبوء ب
ّ
رِ الخسران؛ وقد قامت عل

َ
ك
ْ
ن
ُ ْ
اءِ وَالم

َ
حْش

َ
ف
ْ
مُرُ بِال

ْ
هُ يَأ

َّ
إِن
َ
يطان  ف

ّ
 الش

ّ
لِن

ه هو المعرُوف بذلك، ومفعولُ "يأمرُ" 
ّ
يطانِ لِن

ّ
يدعُو إلى الفحشاءِ والمنكر؛ والضّميرُ عائدٌ إلى الش

هُ لا يقتصرُ على إغ
ّ
 لقصدِ العمومِ تنويهًا بأن

ٌ
هُ لا محذوف

ّ
عبيرُ بالِمرِ دلَّ على أن

ّ
واءِ أحدٍ دون أحدٍ، والت

بع خطواتِ 
ّ
رطِ وجوابه: فمن يت

ّ
هُ صارَ بذلك آمرًا، فصارَ حاصلُ الش

ّ
ى يُغوي فكأن

ّ
يزالُ يدعو حت

نكرُه القلوب 
ُ
يطانِ فسيفعلُ الفحشاء والمنكر، والفحشاء سوءٌ شديد القبحِ لذاتِه والمنكر ما ت

ّ
الش

بَدًاوَ المستقيمة 
َ
حَدٍ أ

َ
مْ مِنْ أ

ُ
ك
ْ
ى مِن

َ
ك
َ
هُ مَا ز

ُ
مْ وَرَحْمَت

ُ
يْك

َ
ِ عَل

ضْلُ اللََّّ
َ
 ف

َ
وْلا

َ
ولولا ما كتب الله من فضله  ل

نوبِ 
ّ
ا أخذ بيدِ أحدكم أبدًا إلى تطهيرِ قلبِه من دنسِ الذ

َ
عليكم بتشريعه الحكيم ورحمته بكم بالهدايةِ لم

يطانِ المتربّصِ؛ وامتنانٌ آخر لمن والارتقاءِ به إلى الفضيلةِ، وفي هذا امتنا
ّ
نٌ عامٌّ بتنجيةِ عبادِه من الش

نال الحدَّ لتكفير معصيةِ القذفِ أو غيرِها بأنَّ الله لو شاءَ لم يُشرّع له ذلك لتطهيرِه ولعاجله بالعذابِ 



 

 

55 

اءُ الِشدّ 
َ
ي مَنْ يَش ِ

ّ
َ يُزَك كِنَّ اللََّّ

َ
ن يهدي إلى الحقِّ من شاءَ من ولكنَّ الله أرادَ بواسع فضلِه ورحمته أ وَل

وبةِ بعد 
ّ
ناءِ على الله على إرشادِه إلى سبُلِ الت

ّ
عبادِه وفق سننٍ قرّرَها في ذلك، وفي هذا تنبيهٌ إلى الث

يّبةِ 
ّ
ُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ الاستفادةِ من ثمارِها الط والله سميعٌ لتوبتِكم عليمٌ بنواياكم وإخلاصكم،  وَاللََّّ

 الجلا
َ
ناء؛ ولتجري الجملة باستقلالها مجرى المثل، وأوردَ وأعادَ لفظ

ّ
لة اهتمامًا به في مقامِ الث

 الصّفتينِ"سميع،عليم" بالمبالغةِ تأكيدًا لحصولِ آثارِهما.

فسِ 
ّ
 ينتقموا ممّن آذاهم إرغامًا للن

َّ
اقعةِ ألا ذكيرِ بفضلِ الله يدعو المتضرّرينَ من الو

ّ
وفي مقامِ الت

يطانِ ال
ّ
 للش

ً
ويل الذي حكت ومخالفة

ّ
ذي لم يترك إغواءهم رغم صلاحهم، ففي حديثِ عائشة الط

 الإفكِ 
َ
حِ بن  : ...فلما أنزل الله هذا في بَراءتي، قال أبو بكر الصّديق 16فيه قصّة

َ
وكان يُنفِق على مِسط

فق على مسطح شيئا أبدا بعد ما قال لعائشة، فأنزل الله تع
ُ
 لِقرابته منه: والله لا أن

َ
ة
َ
اث
َ
ث
َ
لِ  الى:أ

َ
ت
ْ
 يَأ

َ
وَلا

عَةِ  مْ وَالسَّ
ُ
ك
ْ
ضْلِ مِن

َ
ف
ْ
و ال

ُ
ول
ُ
ة  أ لِيَّ

َ
ولا يحلف ذوو الفضلِ في الدّينِ والسّعةِ في المال منكم، و"يأتل" من الِ

 على تركٍ أو امتناعٍ، ومنه الإيلاء: 
ٌ
قصير؛ وعليهِ فأكثرُه حلف

ّ
وِّ بوزنِ العُلوِّ وهو الت

ُ
ل
ُ
مشتقٌ من الِ

 َذِين
َّ
 مِنْ نِسَائِهِمْ لِل

َ
ون

ُ
ل
ْ
ديد على القطيعةِ بمنزلةِ [، 226]البقرة:  يُؤ

ّ
ه عدَّ تصميمهم الش

ّ
ورأى بعضٌ أن

رعيّ له ضوابطه 
ّ
ِ الحلفِ؛ لِنَّ الحلف الش هَاجِرِينَ فِي سَبِيلِ اللََّّ

ُ ْ
 وَالم

َ
سَاكِين

َ ْ
رْبَى وَالم

ُ
ق
ْ
ولِي ال

ُ
وا أ

ُ
ت
ْ
 يُؤ

ْ
ن
َ
 أ

وا على قطعِ صلةِ مَن 
ُ
كان مِن ذوي القرابةِ ومن المساكين وممّن نال شرف الهجرةِ في الله، وفي لا يحلف

 
َ
 استحقَّ الصّلة

ٌ
وا، وجمعُ هذهِ الصّفاتِ مُومئ لمعنى: من وجدت فيه واحدة

ُ
الآيةِ تقديرُ: أن لا يُؤت

كرِ لشرفِها لِنّها ليست معيارًا يدعو إلى لزومِ الإنفاق !فكيف بمن جمعها
ّ
 بالذ

َ
 وخصَّ الهجرة

َ
ف

ّ
؛ أو ليؤل

هيِ عن الحلفِ 
ّ
 نصٌّ في الن

ُ
ه ممّن شاركَ معه في الهجرة، والآية

ّ
قلبَ أبي بكرٍ بصلةٍ تجمعُه بمسطح وهو أن

عدُّ من الحلفِ على المعصيةِ 
ُ
حُواعلى قطيعةِ القرابةِ والتي ت

َ
يَصْف

ْ
وا وَل

ُ
يَعْف

ْ
وليُبادرُوا إلى العفوِ  وَل

تِ إخوانِهم، وصف
ّ
 عن والصّفحِ عن زلا

ٌ
ي فالعفوُ عبارة

ّ
رق

ّ
يء وجههُ الذي يظهرُ به، والصّفتانِ بالت

ّ
حُ الش 

مْ محو ضغينةِ القلبِ، والصّفحُ الإقبالُ على المعفوِّ عنهُ 
ُ
ك
َ
ُ ل فِرَ اللََّّ

ْ
 يَغ

ْ
ن
َ
 أ
َ
ون حِبُّ

ُ
 ت

َ
لا
َ
 تريدُون أن  أ

َ
ألا

رَّ لكم بحبِّ 
ّ
 شيوعِ الفاحشةِ؟ والاستفهامُ هنا يغفرَ الله لكم بحُبّكم الخير لمن آذوكم وإن أرادُوا الش

وا عمّن أوصاكم الله بالعفوِ عنهم، 
ُ
حبّون المغفرة من الله اعف

ُ
ه تحضيضٌ، فكما ت

ُ
ظاهرُه إنكارٌ وباطن

                                                           

 



 

 

56 

 لِبي بكرٍ 
ٌ
ه خاطب أفرادًا عديدينَ كان لهم نفسُ موقفه وهو والخطابُ بالجمعِ تشريف

ّ
؛ ويُحتملُ أن

ُ أمرٌ بديهيٌّ حاصلٌ  ورٌ رَحِيمٌ وَاللََّّ
ُ
ف
َ
والله أهلٌ للمغفرةِ الواسعةِ والرّحمةِ العميمةِ؛ فاقتدُوا  غ

ا سمع أبو بكرٍ 
ّ َ
ي لِحبُّ أن يغفر الله لي؛  بمغفرتِه في العفوِ وبرحمتِه في الإنفاق، ولم

ّ
الآية قال: بلى إن

ر عن يمينه، 
ّ
فقة على مسطح وقال: والله لا أنزعُها منهُ أبدًا، وكف

ّ
 فأعادَ الن

ُ
 -كما نبّهَ أهلُ العلمِ -والآية

 .ممّا وردَ في مدحِ الصّدّيقِ صاحبِ رسُول الله 

هيِ عن العودِ إلى القذف أبدًا أتى بوعيدٍ إجماليٍّ لمن أحبّ البقاء على 
ّ
وبعد حكايةِ قصّةِ الإفكِ والن

اتِ غيّه 
َ
مِن

ْ
ؤ
ُ ْ
تِ الم

َ
افِلا

َ
غ
ْ
اتِ ال

َ
حْصَن

ُ ْ
 الم

َ
ذِينَ يَرْمُون

َّ
 الذين يتّهمون المؤمناتِ بالفاحشةِ وهنَّ  إِنَّ ال

ّ
إن

تهنّ 
ّ
 لعف

ً
 رُوحيّة

ً
 بالزّواج الحلال وحصانة

ً
 حسّية

ً
فكيرِ فيها كلّ البعدِ لحصانتهنّ حصانة

ّ
بعيدات عنِ الت

 عن أسبابِ 
ٌ
 هنا غفلة

ُ
بالإيمان والِخلاق، وجاء "يرمون" بالمضارع للدّلالة على الاستمرار، والغفلة

، وخصّت الفاحشة لا عن  بيِّ بالِخصِّ
ّ
القذفِ الذي قد يُرمين به، والآية شملت كلّ مؤمنةٍ وزوجات الن

 ببيّنةٍ 
َّ
ى لمشركة إلا

ّ
ا؛ وإلا فالقذف حرام عمومًا حت

ً
وا من هذهِ صفتُهنّ "المؤمنات الغافلات" تشريف

ُ
عِن

ُ
ل

خِرَةِ 
ْ

يَا وَالآ
ْ
ن هادة ثمّ لحقتهم لعنة الله في الدّنيا بإقامةِ الحدِّ  فِي الدُّ

ّ
 وحُكم الفسقِ وسلبِ أهليّة الش

عنِ لِله فهو يلعنهم، وقد يُفوّضُ له مِن 
ّ
ةِ، وأصلُ الل

ّ
ه في الآخرةِ فأبعدُوا عن الجن

ُ
لحقتهم أيضًا لعنت

ابٌ عَظِيمٌ خلقِه مَن تأهّل له 
َ
هُمْ عَذ

َ
ارِ الِبديّ، وهذا الوعيدُ أشبهُ بوعيد:  وَل

ّ
ولهم في الآخرةِ عذابُ الن

 َو 
َ
عَدَّ ل

َ
هُ وَأ

َ
عَن

َ
يْهِ وَل

َ
ُ عَل ضِبَ اللََّّ

َ
الِدًا فِيهَا وَغ

َ
مُ خ

َّ
هُ جَهَن

ُ
جَزَاؤ

َ
دًا ف عَمِّ

َ
ا مُت

ً
مِن

ْ
لْ مُؤ

ُ
ت
ْ
ابًا عَظِيمًامَنْ يَق

َ
 هُ عَذ

ساء: 
ّ
 فهو لا يتنافى مع قبولِ توبة من تاب إذا عاجل بها قبل الموتِ.[ 93]الن

 للتّهويلِ عليهم قال: 
ً
 وزيادة

َ
ون

ُ
وا يَعْمَل

ُ
ان
َ
هُمْ بِمَا ك

ُ
رْجُل

َ
يْدِيهِمْ وَأ

َ
أ تُهُمْ وَ

َ
سِن

ْ
ل
َ
يْهِمْ أ

َ
هَدُ عَل

ْ
ش

َ
ذلك اليوم  يَوْمَ ت

 الِشقياء مع أيديهِم وأرجلِهم على ما اكتسبوهُ من الآثام، وشهادة الجوارح 
ُ
الآخِر الذي تشهدُ فيه ألسنة

 على الإفصاحِ بما عاينتهُ 
ً
 شملت كلَّ الِعمال؛ أن يخلق الله لها قدرة

ُ
هادة

ّ
وعايشته، وهذهِ الش

 
ّ
وتخصيصُها في سياق القذفِ دلَّ على عظمِ إثمه، والشهادة تصدُر عن كلِّ الِعضاء وخصَّ هذهِ لِن

فهم ينطقون بالقذف ويشيرون بالِيدي إلى المقذوفات ويسعون  لها علاقة مباشرة مع إذاعةِ القذفِ،

  17القذف بأرجلهم إلى مجالس الناس لإبلاغ

                                                           

17 التحرير والتنوير   



 

 

57 

ه كان منه  
ّ
وهنا تعريضٌ بحالِ القاذفِ السّيّئةِ أي مع كونِه مزرعة الآثامِ هو يشتغلُ بغيره؛ ولعل

 يُرى وحدهُ في إثمه 
ّ

ه يُحبُّ ألا
ّ
 العاص ي من شأنه أن

ّ
حَقَّ ذلك لِن

ْ
ُ دِينَهُمُ ال يهِمُ اللََّّ ِ

ّ
في ذلك  يَوْمَئِذٍ يُوَف

وا بالانتقامِ في 
ُ
 يعجّل

ّ
 للمتضرّرين بالقذفِ ألا

ٌ
اليومِ يجدون من الله جزاءهم الحقيقيّ، وفي هذا تسلية

كتةِ في: 
ّ
؛ ونفسُ الن

ً
 الدّنيا، ووصف جزاءهم بالمصدرِ "الحقّ" مبالغة

ُ
بِين

ُ ْ
حَقُّ الم

ْ
َ هُوَ ال نَّ اللََّّ

َ
 أ
َ
مُون

َ
 وَيَعْل

 الله 
ّ
نون يومها بأن

ّ
هو صاحبُ القولِ الفصلِ خلقهم من أجلِ هدفٍ بيّنٍ ثمّ بعثهم للحساب وسيتيق

 .  للحقِّ
ٌ
" خبر ثانٍ لـ "أن" أو صفة

ُ
ا، و"الحقّ" من أسمائه تعالى؛ و"المبين

ً
 وليس لاعبًا ولا عابث

اسِ مُحمّد 
ّ
ِ الن

ّ
تها لتزوّجِ أعف

ّ
 من الإفكِ بكونها اختيرت بعف

َ
 عائشة

َ
بِ  ثمّ يقرّرُ براءة

َ
خ
ْ
 ال

ُ
ات

َ
يث

اتِ 
َ
بِيث

َ
خ
ْ
 لِل

َ
ون

ُ
بِيث

َ
خ
ْ
 وَال

َ
بِيثِين

َ
خ
ْ
 من الرّجالِ  لِل

ُ
 من الرّجالِ؛ والخبيث

ُ
ساء يُلائمها الخبيث

ّ
 من الن

ُ
الخبيثة

 بالخبيثاتِ على حدِّ 
َ
ساء، وبدأ

ّ
 من الن

ُ
ناسبُه الخبيثة

ُ
انِيت  وَالزَّ

ُ
انِيَة  لتبرئةِ عائشة بأنّها  الزَّ

ً
ومناسبة

 
َ
 لادّعائهم في عائشة كي يُبطله، وهذا تضمّن ليست كذلك، كما بدأ

ً
يب مجاراة

ّ
ر الط

ّ
 بوصفِ الخبثِ وأخ

بثهم 
ُ
 القاعدة تنطبقُ فيهم لخ

ّ
 تعريضًا للمنافقين القاذفين والمنافقاتِ القاذفاتِ بأن

ُ
بَات يِّ

َّ
وَالط

بَاتِ  يِّ
َّ
 لِلط

َ
بُون يِّ

َّ
 وَالط

َ
بِين يِّ

َّ
ساء لا يرضين إ لِلط

ّ
 من الن

ُ
يّبات

ّ
يّبُون من والط

ّ
يّبين من الرّجال والط

ّ
 بالط

ّ
لا

 
ُ
ساء، وفي هذه المقابلةِ إطنابٌ غرضُه تقريرُ القاعدة وإثبات

ّ
يّباتِ من الن

ّ
 الط

ّ
الرّجال لا يحبّذون إلا

؛ فالحُكم لا يتعارضُ مع زواجِ بعضِ  يبُ هنا منحصران في الجانبِ الجنس يِّ
ّ
 والط

ُ
حُكمها، والخبث

ها جرت على موصوفاتٍ محذوفةٍ يدلُّ عليها وحٍ الِنبياءِ من كافراتٍ كن
ّ
 كل

ُ
، وهذه الِوصاف

 السّياق، أي النساء الخبيثات للرجال الخبيثين... وهكذا 
َ
ون

ُ
ول

ُ
ا يَق  مِمَّ

َ
ءُون ئِكَ مُبَرَّ

َ
ول
ُ
أولئك  أ

 لِنّهم منب
ً
 أصليّة

ً
اسُ فيهم من البُهتانِ براءة

ّ
ول الن

ُ
يّبات بريئون ممّا يق

ّ
يّبون والط

ّ
يبِ، وعبّر الط

ّ
 الط

ُ
ت

اقع بل هو مجرّدُ أقوالٍ  ه لا جذور له في أرضِ الو
ّ
ولون" عن الإفكِ وكلِّ ما أحدثه تنويهًا بأن

ُ
بـ"ممّا يق

ى تبرئة عائشة بإنزالِ قرآنٍ يُتلى تكريمًا لها ولزوجِها 
ّ
 الله تول

ّ
ولم  ستزول، ومن لطائفِ ما يُلاحظ أن

قٌ  -عليهم السّلام-كيُوسف أو نبيٍّ في المهدِ كمريم  يكتفِ بتبرئتها على يدِ شاهدٍ عامٍّ 
ْ
 وَرِز

ٌ
فِرَة

ْ
هُمْ مَغ

َ
ل

رِيمٌ 
َ
وبةِ؛ ويفوزون بالعطاءِ الكريمِ عنده ثوابًا على  ك

ّ
لِّ حالٍ لِنّهم أهلُ الت

ُ
 الله على ك

ُ
هم مغفرة

ُ
تنال

ه 
ّ
 أحكامِ الصّبرِ في الدّنيا، وأصلُ الكرمِ في الله وجعلهُ في الرّزقِ مجازًا لِن

ُ
من الله، وإلى هنا تمّت تذييلات

 القذفِ وقصّة الإفك.



 

 

58 

 آدابُ الدّخولِ إلى البيوتِ  .20

هْلِهَا
َ
ى أ

َ
مُوا عَل ِ

ّ
سَل

ُ
نِسُوا وَت

ْ
أ
َ
سْت

َ
ى ت مْ حَتَّ

ُ
يْرَ بُيُوتِك

َ
ا غ

ً
وا بُيُوت

ُ
ل
ُ
دْخ

َ
 ت

َ
وا لا

ُ
ذِينَ آمَن

َّ
هَا ال يُّ

َ
مْ  يَا أ

ُ
ك
َ
يْرٌ ل

َ
مْ خ

ُ
لِك

َ
ذ

مْ 
ُ
ك
َّ
عَل

َ
 )ل

َ
رُون

َّ
ك
َ
ذ
َ
مُ ارْجِعُوا 27ت

ُ
ك
َ
 قِيلَ ل

ْ
مْ وَإِن

ُ
ك
َ
 ل

َ
ن
َ
ذ
ْ
ى يُؤ وهَا حَتَّ

ُ
ل
ُ
دْخ

َ
 ت

َ
لا
َ
حَدًا ف

َ
جِدُوا فِيهَا أ

َ
مْ ت

َ
 ل

ْ
إِن

َ
( ف

 عَلِيمٌ )
َ
ون

ُ
عْمَل

َ
ُ بِمَا ت مْ وَاللََّّ

ُ
ك
َ
ى ل

َ
ك
ْ
ز
َ
ارْجِعُوا هُوَ أ

َ
يْرَ 28ف

َ
ا غ

ً
وا بُيُوت

ُ
ل
ُ
دْخ

َ
 ت
ْ
ن
َ
احٌ أ

َ
مْ جُن

ُ
يْك

َ
يْسَ عَل

َ
ةٍ  ( ل

َ
ون

ُ
مَسْك

( 
َ
مُون

ُ
ت
ْ
ك
َ
 وَمَا ت

َ
بْدُون

ُ
مُ مَا ت

َ
ُ يَعْل مْ وَاللََّّ

ُ
ك
َ
اعٌ ل

َ
 .(29فِيهَا مَت

حذير منها ببسط سبُل الوقايةِ وحفظِ نظامِ الحياةِ الاجتماعيّة 
ّ
ا لمنافذِ الرّذيلةِ أعقبَ الت يَا وسدًّ

يْرَ بُيُ 
َ
ا غ

ً
وا بُيُوت

ُ
ل
ُ
دْخ

َ
 ت

َ
وا لا

ُ
ذِينَ آمَن

َّ
هَا ال يُّ

َ
مْ أ

ُ
وا بيوتا غير بيوتكم  وتِك

ُ
يا أهل الإيمان لا يحلُّ لكم أن تدخل

خذت لمقاصدَ أهمّها طلبُ السّترِ والحفظِ والدّخول المباشر مبطلٌ 
ّ
 البيوت ات

ّ
 بآدابٍ، وذلك لِن

َّ
إلا

خاذها، ونادى أهل الإيمان بالخصوص لِنّهم من يُظنُّ فيهم الالتزام بمقتض ى إيمانهم، 
ّ
لمقصدِ ات

 من والإ 
ُ
 ونحوهما وإن لم يملكا البيت فبيت

ُ
 في البيوتِ"بيوتكم" لِدنى ملابسةٍ فالصّبيُّ والمرأة

ُ
ضافة

هْلِهَايسكنان عندهُ بيتٌ لهما 
َ
ى أ

َ
مُوا عَل ِ

ّ
سَل

ُ
نِسُوا وَت

ْ
أ
َ
سْت

َ
ى ت وا السّلام  حَتَّ

ُ
لق

ُ
وا وت

ُ
ى تستأذن

ّ
وا حت

ُ
لا تدخل

خول، ول القطب: "وكلٌّ من الاست 18مع الدُّ
ُ
سليمِ واجبٌ"،يق

ّ
وعبّر بالاستئناسِ عن  19ئذانِ والت

ه؛ وفيه إشارة 
ُ
نسٍ في قلبِ مَن يستأذن

ُ
 المستأذِن يرجو بسببِ استئذانه حصول أ

ّ
الاستئذانِ مجازًا لِن

إلى حكمة الاستئذان؛ إذ من شأنِ ربِّ البيتِ أن يستوحش الدّاخل عليهِ فإذا أذن له فقد دافع تلك 

عبيرُ به من براعةِ الإيجاز، وإتباعُ الوحشة، وقيل: الاستئ
ّ
 الاستئذان؛ فيكون الت

ُ
ناسُ مرادف

ه إشعارُ المدخول عليهِ 
ُ
سليم اهتمامٌ بشأنه؛ وتبيينٌ لإحدى مواضع تشريعه؛ وحكمت

ّ
الاستِئذان بالت

يْرٌ بالِمنِ بعد أن أعطى الإذن بالدّخولِ أو قبل إعطائه؛ على اختلافٍ بأيّهما يُبدأ؟ 
َ
مْ خ

ُ
لِك

َ
مْ  ذ

ُ
ك
َ
ذلك  ل

عُون ممّا قد 
ّ
 ما لا تتوق

َ
سليم أفضلُ لكم من الدّخولِ الفجائيِّ الذي سيُسبّبُ لكم رُؤية

ّ
 والت

ُ
الاستئذان

ه 
ّ
 إلى الامتناع عن الدّخول بأن

ُ
 يعتقدُ تنعكس عنهُ ردودُ فعلٍ وخيمة عليكم، أو الإشارة

ُ
أفضلُ؛ حيث

                                                           

 



 
تيسير التّفسير  



 

 

59 

هُ في رُؤيةِ من قصدهُ ثابتٌ لا ينبغي أن يرجع دونه 
ّ
 حق

ّ
 الكثير بأن

َ
رُون

َّ
ك
َ
ذ
َ
مْ ت

ُ
ك
َّ
عَل

َ
رع ذلك لكم رجاء  ل

ُ
ش

 لله. 
ً
شريع في الاستئذانِ وإلقاءِ السّلام فتلتزموهُ امتثالا

ّ
 أن تستحضرُوا عظمة الت

ول: 
ُ
 في تأكيدِ الحُكم السّابقِ يق

ً
 ومبالغة

َ
مْ ف

ُ
ك
َ
 ل
َ
ن
َ
ذ
ْ
ى يُؤ وهَا حَتَّ

ُ
ل
ُ
دْخ

َ
 ت

َ
لا
َ
حَدًا ف

َ
جِدُوا فِيهَا أ

َ
مْ ت

َ
 ل
ْ
 إِن

ى يكون 
ّ
ريدُون دخوله أحدًا من أهله فلا يحلُّ لكم أن تقتحموهُ حت

ُ
وا في البيت الذي ت

ُ
صادف

ُ
فإذا لم ت

ِ السّوءِ في
ّ
وا لكم فيه، وحكمة هذا دفعُ مظان

ُ
وا أهله بالدّخول ويأذن

ُ
الدّاخلِ ولو كان  عامرًا فتستأذن

ارْجِعُواصافِي المقصدِ كأن يسترجعَ شيئًا لهُ فيهِ 
َ
مُ ارْجِعُوا ف

ُ
ك
َ
 قِيلَ ل

ْ
وفي حالِ لم يستقبلكم أهلُ  وَإِن

لب، وهو 
ّ
وا عليهم، والِمرُ بالرّجوع مستعملٌ في معنى: ترك الط ا فقدّرُوا ظروفهم ولا تلحُّ البيتِ لظرفٍ مَّ

صاحب الدار ارجع، أو يُفهم من لسانِ الحال؛ بأن لا يأذن له مع سماعه  قولٌ صريحٌ؛ بـأن يقول له

لوّحُ إلى ذلك، وعبّر بفاءِ 
ُ
 الفعلِ "قيل" ت

ُ
استئذانه، أو ممّن ينوبُ عن صاحبِ الدّارِ كالجارِ؛ وصيغة

عقيبِ"فارجعوا" تحريضًا على سرعةِ الامتثالِ؛ كما شمل الِمر بالرّجوع كلَّ ما من شأنه أن 
ّ
يُزعج الت

اسِ 
ّ
ه نوعٌ من طرقِ حُرماتِ الن

ّ
صالُ الهاتفيُّ فإن

ّ
أهل البيت كالاعتصام أمام البيتِ، واندرج هنا الات

 أن يعيدَ 
َّ
صِلِ وعدم الرد على مكالمته في ذلك الوقت فما على المتصِل إلا

ّ
صَلُ به ردَّ المت

َّ
فإن رأى المت

ا 
ً
لب لاحق

ّ
مْ الط

ُ
ك
َ
ى ل

َ
ك
ْ
ز
َ
اسِ فالالتزامُ ب هُوَ أ

ّ
 رفيع الِدبِ يُقدّرُ أحوال الن

ّ
الرّجوع أسلمُ لقلوبكم؛ لِن

ا للرّوابِط والعلاقاتِ 
ً
 من تمامِ صلتِهم مراعاة ظرُوفهم وأوقاتِهم حفظ

ّ
ُ بِمَا المختلفة ويعلمُ أن وَاللََّّ

 عَلِيمٌ 
َ
ون

ُ
عْمَل

َ
لعٌ على أعمالِكم وسيُحاسبُكم، وتضمّن هذا وعيدًا  ت

ّ
 الله مط

ّ
لمن دأبه واعلموا أن

جسّس.
ّ
 الإثقال أو الاقتحام والت

خذةِ للسّكنى 
ّ
حريمِ السّابقِ البيوت غير المت

ّ
وا ويخصّصُ من عمومِ الت

ُ
ل
ُ
دْخ

َ
 ت
ْ
ن
َ
احٌ أ

َ
مْ جُن

ُ
يْك

َ
يْسَ عَل

َ
ل

مْ 
ُ
ك
َ
اعٌ ل

َ
ةٍ فِيهَا مَت

َ
ون

ُ
يْرَ مَسْك

َ
ا غ

ً
زل الت بُيُوت

ّ
فعِ العامِّ كالن

ّ
عدّت للن

ُ
م بيوتا أ

ُ
فت للسّبيلِ لا حرج إن دخلت

ّ
ي وُق

م في الانتفاع بها، و"غير مسكونة" مؤوّلٌ بغيرِ 
ُ
والمكتبات والمساجِد والإدارات العامة وغيرِها؛ إن رغبت

عٌ بدفءٍ أو 
ّ
 له الإذن، و"متاعٌ" بمعنى المصدر أي: تمت

َ
مملوكةٍ لِحدٍ يحقُّ له أن يمنعَ الدّاخل أو يشترط

 هذا معلومٌ واضحٌ ولعلَّ نفيَ الجناحِ مؤوّلٌ  بردٍ أو حفظِ متاعٍ أو راحةٍ أو قضاءِ 
ُ
مصلحةٍ وغيرِها، وجواز

 دخولهم تجسّسٌ 
ُ
 وغاية

ً
ون منها منفعة

ُ
 لتحذيرِ مَن لا يبتغ

ٌ
بالامتنان بتسخيرِ تلك البيوتِ أو هو توطئة

 ونحو ذلك 
ٌ
 أو سرقة

َ
مُون

ُ
ت
ْ
ك
َ
 وَمَا ت

َ
بْدُون

ُ
مُ مَا ت

َ
ُ يَعْل  الله  وَاللََّّ

ّ
لعٌ على ما تظهرُون من واعلموا بأن

ّ
مط



 

 

60 

 
ً
خفون منها، وفي هذا تحذيرٌ جليٌّ من استغلالِ فراغِ البيوتِ أو ملكيّتها العامّة ذريعة

ُ
الِعمالِ وما ت

بدون وتكتمون" طباقٌ.
ُ
، وبين "ت  للفسادِ الدّينيِّ أو الِخلاقيِّ

 الِمر بغضِّ الِبصارِ وحفظِ الِعراض   .21

 وا ضُّ
ُ
 يَغ

َ
مِنِين

ْ
مُؤ

ْ
لْ لِل

ُ
 ق

َ
عُون

َ
بِيرٌ بِمَا يَصْن

َ
َ خ هُمْ إِنَّ اللََّّ

َ
ى ل

َ
ك
ْ
ز
َ
لِكَ أ

َ
رُوجَهُمْ ذ

ُ
وا ف

ُ
ظ

َ
بْصَارِهِمْ وَيَحْف

َ
مِنْ أ

هَ 30)
َ
 مَا ظ

َّ
تَهُنَّ إِلا

َ
 يُبْدِينَ زِين

َ
رُوجَهُنَّ وَلا

ُ
نَ ف

ْ
ظ

َ
بْصَارِهِنَّ وَيَحْف

َ
ضُضْنَ مِنْ أ

ْ
اتِ يَغ

َ
مِن

ْ
مُؤ

ْ
لْ لِل

ُ
رَ مِنْهَا ( وَق

يَضْرِ 
ْ
وْ آبَاءِ بُعُو وَل

َ
وْ آبَائِهِنَّ أ

َ
تِهِنَّ أ

َ
 لِبُعُول

َّ
تَهُنَّ إِلا

َ
 يُبْدِينَ زِين

َ
ى جُيُوبِهِنَّ وَلا

َ
مُرِهِنَّ عَل

ُ
وْ بْنَ بِخ

َ
ائِهِنَّ أ

َ
بْن
َ
وْ أ

َ
تِهِنَّ أ

َ
ل

وَاتِهِنَّ 
َ
خ
َ
وْ بَنِي أ

َ
وَانِهِنَّ أ

ْ
وْ بَنِي إِخ

َ
وَانِهِنَّ أ

ْ
وْ إِخ

َ
تِهِنَّ أ

َ
اءِ بُعُول

َ
بْن
َ
يْرِ  أ

َ
 غ

َ
ابِعِين

َّ
وِ الت

َ
يْمَانُهُنَّ أ

َ
 أ
ْ
ت

َ
ك
َ
وْ مَا مَل

َ
وْ نِسَائِهِنَّ أ

َ
أ

رْ 
َ
 يَضْرِبْنَ بِأ

َ
سَاءِ وَلا ِ

ّ
ى عَوْرَاتِ الن

َ
هَرُوا عَل

ْ
مْ يَظ

َ
ذِينَ ل

َّ
لِ ال

ْ
ف ِ
ّ
وِ الط

َ
رْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ أ ِ

ْ
ولِي الإ

ُ
مَ مَا أ

َ
جُلِهِنَّ لِيُعْل

تِهِنَّ 
َ
 مِنْ زِين

َ
فِين

ْ
 ) يُخ

َ
لِحُون

ْ
ف
ُ
مْ ت

ُ
ك
َّ
عَل

َ
 ل
َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ ْ
هَ الم يُّ

َ
ِ جَمِيعًا أ

ى اللََّّ
َ
وبُوا إِل

ُ
 .(31وَت

ط 
ُ
وبعد أن أوص ى أهل الإيمان بالتزام آداب الاستئذان أرشدهُم إلى غضِّ الِبصارِ عمّا قد تسق

 بها 
َ
 أو يُفتن

َ
فتن

ُ
 ت
َّ
وا مِنْ فيه أعيُنهم من الحرامِ كما أرشدَهم إلى حفظِ الفرُوج لئلا ضُّ

ُ
 يَغ

َ
مِنِين

ْ
مُؤ

ْ
لْ لِل

ُ
ق

بْصَارِهِمْ 
َ
أهل الإيمان إلى ردِّ أبصارِهم عمّا حرّم الله عليهم من العوراتِ ومن  أرشد أيّها الرّسُول  أ

وا، وإيجازٌ بالحذفِ، لِن الغض 
وا يغضُّ ، وفي الآيةِ إيجازٌ والِصلُ: قل لهم غضُّ

ً
ساءِ الِجنبيّاتِ خاصّة

ّ
الن

ليس عن كل ش يء، وإنما عن الحرام،ولم يصرح بما يُغض عنه البصر اكتفاءً بما هو مستقرٌّ  المأمور به

 عنه، واستعمل الِمر بالقولِ"قل" 
ّ
ه الحرام، لِنّهم ليسُوا مأمورين بغضِّ أبصارِهم إلا

ّ
في الِذهانِ بأن

، والغضُّ  ا على البرِّ
ً
كرى تعاون

ّ
 هذا ممّا ينبغي أن تحصل فيه الذ

ّ
قص؛ وعبّر تنويهًا بأن

ّ
 الخفضُ والن

م فيها جميعًا؛ وهو شاملٌ لكلِّ ما من شأنِه أن يُوقع 
ّ
حك

ّ
 أحوال البصرِ يعسُر الت

ّ
بعيضيّةِ لِن

ّ
بـ"من" الت

رُوجَهُمْ في حرامٍ كالفواحش من بابِ أولى وغيرها 
ُ
وا ف

ُ
ظ

َ
وأرشدهم إلى إبعادِ فرُوجهم عن  وَيَحْف

بهةِ والحرام؛ وقدّمَ الِ 
ّ
 النظر نتيجته هتك حرمة الفرُوج، أو جزءَا الآيةِ مواضعِ الش

ّ
مر بغضِّ الِبصارِ لِن

 الفرجِ 
ُ
وا غيرَكم؛ فحفظ

ُ
 تفتن

َّ
م واحفظوا عوراتِكم لئلا

ُ
تنت

ُ
وا أبصارَكم إذا ف ه قال: غضُّ

ّ
متقابلانِ فكأن

ه لا يح
ّ
لُّ من الفروج شاملٌ لكلِّ دواعي إفسادِه ولم ينحصر في ستره، ولم يقل هنا: من فرُوجهِم؛ لِن

 في أحوالٍ ومواضعَ 
ُ
ظرِ فيجوز

ّ
هُمْ للأجنبيِّ ش يءٌ بخلافِ الن

َ
ى ل

َ
ك
ْ
ز
َ
لِكَ أ

َ
 أفضلُ  ذ

ُ
ذلك الغضُّ والحفظ

ساهل مع أوّل المعصيّة فسببٌ لسلوكِ 
ّ
لهم في إبقاءِ كرامتهم ودفعِ الرّيبةِ عنهم فليأخذوا بهما؛ وأمّا الت



 

 

61 

 إِ ما يستقبلُ من طريقِها فليحذرُوهُ 
َ
عُون

َ
بِيرٌ بِمَا يَصْن

َ
َ خ لعٌ عالمٌ بجميعِ خفاياهُم؛  نَّ اللََّّ

ّ
 الله مط

ّ
إن

قاءِ العقابِ.
ّ
وابِ وات

ّ
 والمراد: فليعلمُوا ذلك ليكون لهم حافزًا على الامتثالِ لنيلِ الث

 لِمرِ المؤمنين يُوص ي الله الرّسُول 
ً
اتِ أيضًا بإرشاد المؤمنات  ومقابلة

َ
مِن

ْ
مُؤ

ْ
لْ لِل

ُ
ضُضْنَ  وَق

ْ
يَغ

رُوجَهُنَّ 
ُ
نَ ف

ْ
ظ

َ
بْصَارِهِنَّ وَيَحْف

َ
 إلى  مِنْ أ

َ
ه الله ولا ينظرن

ّ
 نظرهنّ فيما أحل

َ
وأوصِ المؤمنات بأن يقصرن

بهةِ والحرام، وتخصيصُ 
ّ
العوراتِ ومفاتِن الرّجال؛ وأوصهنّ أيضًا بمنعِ فروجهنّ عن كلِّ مواضع الش

لتزامِ معًا؛ وإيماءٌ إلى اختلافِ طبيعةِ هذا عن ذاك في دواعي الجنسينِ بالِمرِ تأكيدٌ لهما بوجوبِ الا

ا بقوله: 
ً
تَهُنَّ الغريزةِ والاشتهاء. وزادهنّ تكليف

َ
 يُبْدِينَ زِين

َ
؛  وَلا قُ بهنَّ

ّ
 تتعل

ً
 يُظهرن زينة

ّ
وأوصهنّ بألا

اسِ ما لم يؤد إ
ّ
 حسب أعرافِ الن

ُ
لقيّة وفي ذلك مراتب تختلف

َ
 في المرأةِ خ

ُ
لى كشف ما يجب فالزّينة

باسِ والحليِّ ونحوِ ذلك 
ّ
 خارجة عن خِلقةِ المرأةِ بالل

ٌ
 مكتسبة

ٌ
هَرَ مِنْهَاستره؛ وزينة

َ
 مَا ظ

َّ
باستثناءِ  إِلا

هادةِ، وقيل: "زينتهنّ" بمعنى: 
ّ
 بلا نيّةِ سوءٍ أو بنيّةِ قضاءِ ضرورةٍ كالاستشفاءِ والش

ً
زينةٍ ظهرت خطأ

َت السّنة كشفهُ وهو الوجه والكفان، أو إلى هيئتهنّ من قامةٍ مفاتنهنّ؛ فالاستثناءُ عائدٌ إ
لى ما أجاز

ر الضّرب 
ُ
ه سيذك

ّ
ى من خلالِ ذلك؛ ويُؤيّدُ هذا أن

ّ
 الرّجال مذاهبُ في تخيّلِ المرأةِ حت

ّ
وتوسّطٍ ؛ فإن

 لِمرٍ خفيٍّ 
ٌ
ى جُيُوبِهِنَّ بأرجلهنّ الذي هو علامة

َ
مُرِهِنَّ عَل

ُ
يَضْرِبْنَ بِخ

ْ
وصهنّ بأن يُسدِلن خمارَ وأ وَل

 سترةِ المرأةِ 
َ
هُ أصلُ الاختلافِ بين

ّ
نبيه لذلك الموضع لِن

ّ
صَّ الت

ُ
رُؤوسهنَّ ليستقرَّ على صدورهنّ؛ وخ

عبيرُ بالضّربِ على طريقِ الاستعارةِ لحالِ 
ّ
لِّ مواضع انكشافهنّ، والت

ُ
والرّجلِ، وهنَّ مأموراتٌ بسترِ ك

يءِ؛ فف
ّ

يءِ على الش 
ّ

مُر جمعُ خِمار كجُدُر وجدار؛ إثباتِ الش 
ُ
 في إحكامِ الحجابِ وإتقانِه، والخ

ٌ
يه مبالغة

وبِ مع 
ّ
اهُ؛ ومنها الخمر لِنّها تحجبُ العقل، والجيُوب جمعُ جيبٍ وهو حدودُ الث

ّ
وأصلُ خمّرهُ غط

 الرّقبة.

 ضمِنَّ الِمان من جانبِهم إل
َ
ساءِ إبداءُ زينتهنّ لهم حين

ّ
 من يحلُّ للن

ُ
ى نسبةٍ بعيدةٍ دفعًا للحرجِ ثمّ يُبيّن

تَهُنَّ لكونهنَّ يُخالطنهم كثيرًا 
َ
 يُبْدِينَ زِين

َ
هيَ تأكيدًا وليُمهّد للاستثناءِ بعد أن طالَ الفصلُ  وَلا

ّ
يُعيدُ الن

 َّتِهِن
َ
 لِبُعُول

َّ
ه أولى بالمرأةِ  إِلا

ّ
 به لِن

َ
كاحِ الزّوجُ، وبدأ

ّ
 لِزواجِهنّ، والبُعولة جمعُ بعلٍ وهو في عرف الن

ّ
إلا

رُ مَن لا يحلُّ لها الزّواجُ بهم؛ فهؤلاءِ ولو أظهرت لهم 
ُ
وأخصُّ وكشف زينتِها له أوسعُ من غيرِه، ثمّ يذك

ر مِ 
ُ
 تنف

ُ
باع السّليمة

ّ
 كبيرُ خطرٍ إذ الط

َ
تِهِنَّ ن اشتهاءِ القريبات زينتها ليس ثمّة

َ
وْ آبَاءِ بُعُول

َ
وْ آبَائِهِنَّ أ

َ
أو  أ



 

 

62 

ائِهِنَّ آباءِ المرأة مهما علوا من جهةِ الِبِ والِمِّ أو آباءِ الزّوجِ مهما علوا من جهةِ الِبِ والِمِّ أيضًا 
َ
بْن
َ
وْ أ

َ
أ

تِهِنَّ 
َ
اءِ بُعُول

َ
بْن
َ
وْ أ

َ
وا أو أبن أ

ُ
وا كذلك أو أبناءِ المرأةِ مهما سفل

ُ
وْ اءِ زوجِها من امرأةٍ غيرِها مهما سفل

َ
أ

وَاتِهِنَّ 
َ
خ
َ
وْ بَنِي أ

َ
وَانِهِنَّ أ

ْ
وْ بَنِي إِخ

َ
وَانِهِنَّ أ

ْ
أو إخوان المرأةِ من الِبِ أو الِمِّ أو أبناءِ إخوانِها أو أبناءِ أخواتِها  إِخ

 هنا أوسع استعمل "بني" دون "أبناء" 
َ
ه أقوى على دلالةِ العموم؛ كما مهما بعدوا، ولِنَّ الدّائرة

ّ
لِن

سبِ أو الرّضاع، وذكرت الآية اثني عشر مستثنى، ومن لم 
ّ
ول: بنو آدم، وكلّ من سبق سواء من الن

ُ
نق

ةِ 
ّ
وْ نِسَائِهِنَّ يذكر كالِعمامِ والِخوال اندرجَ تحت مذكورٍ بتأويلٍ أو بالسّن

َ
بدي زينتها أمام  أ

ُ
ولها أن ت

ساء المسلما
ّ
ت جماعة الن

ّ
 إلى المؤمناتِ دل

ُ
ئي تلتقي بهنّ، والإضافة

ّ
على وجوبِ  -كما نبّه العلماء-تِ اللا

 تتحدّث 
ّ

 عِرضها بألا
َ
حجبِ محاسنِ المؤمنةِ أمام المشركةِ أو الكتابيّةِ لِنّها ليست محلّ أمانٍ لتحفظ

يْمَانُهُنَّ به للرّجال 
َ
 أ
ْ
ت

َ
ك
َ
وْ مَا مَل

َ
ظهرُ زينتها كما شاءت أمام إ أ

ُ
 وت

ّ
مائها وعبيدها ولو كانوا مشركين لِن

هُ 
ّ
 عن العبيدِ والإماء ولعل

ٌ
" كناية

ُ
 سُلطتِها؛ و"ما ملكت اليمين

َ
رِ عنهم حرجًا وهذا ما داموا تحت

ّ
ست

ّ
في الت

لطة عليهم  رْبَةِ مِنَ الرِّجَالِ اختار الكناية تنبيهًا لتلك السُّ ِ
ْ

ولِي الإ
ُ
يْرِ أ

َ
 غ

َ
ابِعِين

َّ
وِ الت

َ
 لها أ

َ
كذلك إبداءُ  وجاز

 وأريد 
ُ
زينتِها أمام مَن ليس له ميلٌ إليها من الرّجالِ إن كان صاحب تبعيّةٍ وعديم إربةٍ، و"الإربة" الحاجة

سبِ كالخدمةِ والاستئجارِ 
ّ
 إلى علاقةٍ غيرِ الن

ٌ
ابعين" إشارة

ّ
ساء، وفي "الت

ّ
 الاستمتاع بالن

ُ
بها هنا حاجة

 للاقتراب م
َ
وا عديمي والكفالة ممّا يضطر المرأة

ُ
ن أولئكَ الرّجال؛ فأبيح معهم إبداء الزّينةِ إن كان

سَاءِ الاشتهاء كالمجبوب والبُله والحمقى  ِ
ّ
ى عَوْرَاتِ الن

َ
هَرُوا عَل

ْ
مْ يَظ

َ
ذِينَ ل

َّ
لِ ال

ْ
ف ِ
ّ
وِ الط

َ
  أ

ُ
وكذا تكشف

ساء، وعدمُ 
ّ
 بمفاتنِ الن

ٌ
ذ
ّ
 وتلذ

ٌ
فولةِ ولم تبدأ له شهوة

ّ
هورِ على عوراتهنَّ زينتها لمن هو في مرحلةِ الط

ّ
 الظ

فل" أريدَ به الجنس فيُطلقُ على المفردِ كما يُطلقُ على الجمع، 
ّ
، و"الط  عن عدم تفكيرهِ فيهنَّ

ٌ
كناية

ه من شأنه أن يُغفلَ عنه أو يُتساهلُ فيه.
ّ
كرِ اهتمامًا به لِن

ّ
ه بالذ  وخصَّ

 ا
ُ
اهرةِ يُنبّهُ إلى ما يُسقط

ّ
فصيلِ في الزّينةِ الظ

ّ
ها مع وبعدَ الت

ُ
لمغزى المرجوّ من حجابِ المرأةِ فيكشف

 
ً
اهرِ مستورة

ّ
تِهِنَّ كونها في الظ

َ
 مِنْ زِين

َ
فِين

ْ
مَ مَا يُخ

َ
رْجُلِهِنَّ لِيُعْل

َ
 يَضْرِبْنَ بِأ

َ
ولا يُسمعن الرّجال صوت  وَلا

، أوصوت مايخفين من حليهن كالخلخال، ويدخل في ذلك النعل ذو الكعب  20أقدامهنَّ على الِرضِ 

                                                           

 



 

 

63 

 تذهبَ مخايلُ الرجال إلى أنّهنّ فاتنات فيسبحُون بأبصارِهم أو ا
َّ
لعالي الذي يحدث صوتا عاليا، لئلا

اقعٌ أيضًا على كلِّ ما من شأنه  هيُ و
ّ
ة هي شدّ انتباهِ الرّجالِ إليهنَّ فالن

ّ
تفكيرِهم فيهنّ، وإذا كانت العل

  أن يُحدث ذلك؛ كالرّقصِ أو ترقيقِ الكلام أو الإنشادِ على
ُ
مسامع الرّجالِ، وفي عُموم السّياقِ إباحة

 في حُدود المشروع.
ً
 وغير متزوّجة

ً
 الزّينةِ للمرأةِ متزوّجة

 إلى كلّ 
َ
فسِ ولو إلى قليلٍ التفت

ّ
ا كان غضُّ البصرِ وحفظ الفرُوج مجال الخطأ وميل الن

ّ َ
ولم

قصيرِ 
ّ
وبةِ الماحيةِ لآثارِ الت

ّ
 يدعُوهم إلى الت

َ
وبُ المخاطبين

ُ
مْ وَت

ُ
ك
َّ
عَل

َ
 ل

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ ْ
هَ الم يُّ

َ
ِ جَمِيعًا أ

ى اللََّّ
َ
وا إِل

 
َ
لِحُون

ْ
ف
ُ
  ت

َ
لِّ ما نهى راجين

ُ
وبادرُوا بالإنابةِ إلى الله جميعًا يا أهل الإيمان بامتثالِ جميع ما أمر واجتنابِ ك

 من جوامع الوصايا القرآنيّة؛ فقد ضمّت أشرف ا
ُ
نيا والآخرة، والآية لِعمال وهي الفلاح بخيرِ الدُّ

 فنادت الجميع ولم 
ً
 ورحمة

ً
 لجلبِ المقصّرينَ؛ وامتلأت عدلا

ً
 ورجاءً مناسبة

ً
قت تفاؤلا

ّ
وبة؛ وتدف

ّ
الت

رت بالرّجوع إلى المعبُودِ الواحد تنويهًا بمقامه الِعظم، وشرّفت أهل الإيمان إذ 
ّ
قصِ أحدًا؛ وذك

ُ
ت

كرِ.
ّ
 خصّتهُم بالذ

حصينِ بالزّواج  .22
ّ
 إلى الت

ُ
حذيرُ من الرّذيلةِ الدّعوة

ّ
 والت

 ُ نِهِمُ اللََّّ
ْ
رَاءَ يُغ

َ
ق
ُ
وا ف

ُ
ون

ُ
 يَك

ْ
مْ إِن

ُ
مْ وَإِمَائِك

ُ
 مِنْ عِبَادِك

َ
الِحِين مْ وَالصَّ

ُ
ك
ْ
يَامَى مِن

َ ْ
كِحُوا الِ

ْ
ن
َ
أ ضْلِهِ وَ

َ
مِنْ ف

ُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ )  32وَاللََّّ
ْ
ى يُغ احًا حَتَّ

َ
 نِك

َ
 يَجِدُون

َ
ذِينَ لا

َّ
عْفِفِ ال

َ
يَسْت

ْ
 ( وَل

َ
ون

ُ
غ
َ
ذِينَ يَبْت

َّ
ضْلِهِ وَال

َ
ُ مِنْ ف نِيَهُمُ اللََّّ

ذِي
َّ
ِ ال

وهُمْ مِنْ مَالِ اللََّّ
ُ
آت يْرًا وَ

َ
مْ فِيهِمْ خ

ُ
 عَلِمْت

ْ
اتِبُوهُمْ إِن

َ
ك
َ
مْ ف

ُ
ك
ُ
يْمَان

َ
 أ
ْ
ت

َ
ك
َ
ا مَل ابَ مِمَّ

َ
كِت

ْ
رِهُوا  ال

ْ
ك
ُ
 ت

َ
مْ وَلا

ُ
اك

َ
آت

حَ 
َ
 ت

َ
رَدْن

َ
 أ

ْ
اءِ إِن

َ
بِغ

ْ
ى ال

َ
مْ عَل

ُ
يَاتِك

َ
ت
َ
َ مِنْ بَعْدِ ف إِنَّ اللََّّ

َ
رِهْهُنَّ ف

ْ
يَا وَمَنْ يُك

ْ
ن حَيَاةِ الدُّ

ْ
وا عَرَضَ ال

ُ
غ
َ
بْت
َ
ا لِت

ً
ن صُّ

ورٌ رَحِيمٌ )
ُ
ف
َ
رَاهِهِنَّ غ

ْ
 .(33إِك

وبعد أن طال الحديث في علاجِ الِحوالِ الاجتماعيّة بين الجنسينِ يعرض الحلّ الِمثل لصناعةِ 

يَامَ العفافِ 
َ ْ
كِحُوا الِ

ْ
ن
َ
أ مْ وَ

ُ
ك
ْ
ساعدُوا مَن لم يتزوّج من أبنائكم وبناتكم كي يُحصّنَ نفسهُ،  ى مِن

كرِ غيرِ المتزوّجِ 
َّ
ه إلى البكرِ والذ

ُ
والِيامى جمعُ أيّمٍ وهي مَن افتقدت زوجها بفراقٍ أو موتٍ ثمَّ توسّع إطلاق

 أبنائه ير 
َ
لِّ الِحوالِ، ووجّهَ الِمر إلى جمهورِ المجتمع لِنَّ تحصين

ُ
جعُ بالفائدةِ لهُ، والِمرُ للوجوبِ على ك

لُ الزّواجَ لسببٍ غيرِ مبرّرٍ 
ّ
ة؛ وقد تضمّنَ زجرًا لمن يُعط

ّ
 إن ضُمنت العف

َّ
 مِنْ على ظاهرِهِ إلا

َ
الِحِين وَالصَّ



 

 

64 

مْ 
ُ
مْ وَإِمَائِك

ُ
وساعدُوا على الزّواجِ أيضًا أهل الصّلاح الدّينيّ من عبيدكم وإمائكم، وخصَّ  عِبَادِك

 لهم الصّالح
ّ
تِهم بل عليهم أن يدركوا رفعًا للعنتِ عنهم أن

ّ
 يظنَّ أسيادُهم بأنَّ الصّلاحَ كافٍ لعف

َّ
ين لئلا

ط؛ وعلى هذا فغيرُ الصّالحين تزويجُهم أوكدُ، وحمل بعضٌ معنى الصّلاح 
ُ
 لا تسق

ً
 فطريّة

ً
ا إنسانيّة

ً
وق

ُ
حق

رَ على أهليّةِ الزّواج وهو محملٌ حسنٌ 
َ
ق
ُ
وا ف

ُ
ون

ُ
 يَك

ْ
ضْلِهِ إِن

َ
ُ مِنْ ف نِهِمُ اللََّّ

ْ
وإن كان طالب الزّواج  اءَ يُغ

ه الله من خزائنِ رزقه الواسعة ما يكفيه لتغطيةِ نفقاتِه العائليّة بعد 
ُ
من ذوي الفقرِ فسوف يرزق

 عليهِ زوجُه بعملِها أو يُكرمُه أصهارُه في
ُ
غدق

ُ
 ولدًا موهوبًا أو ت

ُ
كون الزّواج، وذلك لِنَّ المتزوّج قد يُرزق

ا؛أو ييسر الله له عملا مناسبا، والله قد جعل من سننِ توسعةِ الِرزاق توسيعَ  زواجه سببًا لنهوضه مادّيًّ

قَ 
ّ
ى إن تحق

ّ
نف المذكورِ"الفقراء" فحت رطِ لا يقتصرُ على الصِّ

ّ
العلاقات وتوطيدَ الرّوابِط، ومحملُ الش

ُ وَاسِعٌ عَلِيمٌ الغنى زاد من واسعِ فضله  الله واسعُ الفضلِ عليمٌ بأحوالِ عبادِه، والواسعُ و  وَاللََّّ

 الزّواج من مفاتيح الغنى.
ّ
 دليلٌ على أن

ُ
 إلى ذاته مجازًا، والآية

ُ
سبت الصّفة

ُ
ه ون

ُ
 إحسان

ذِينَ ثمَّ يُوص ي الِيامى بالعفافِ إذا لم يتيسّر زواجُهم أو تيسّر وطالت مدّة انتظارِه 
َّ
عْفِفِ ال

َ
يَسْت

ْ
وَل

 
َ
 يَجِدُون

َ
احًا لا

َ
ةِ الِخلاقيّةِ؛ بالصّومِ وملء  نِك

ّ
وليحرص أولو الضّعفِ المادّيّ أو الصّحّيّ على العف

اء في 
ّ
 والت

ُ
وا الكسب الحرام للزّواج، والسّين

ُ
الفراغِ بما ينفعُ؛ فلا يقربُوا الفواحش كما لا يستعجل

ف والمبالغة في طلبِ العفاف؛ والِمرُ للوجوبِ فلا يج
ّ
كل

ّ
 بالزّواج "ليستعفف" للت

ّ
هوةِ إلا

ّ
 قضاءُ الش

ُ
وز

 ِ
 حقٌّ على الله عونُهُم: المجاهدُ في سبيل الله، المشروع، فعن أبي هريرة قال: قال رسول اللََّّ

ٌ
ة
َ
لاث

َ
: )ث

اف(.
َ
اكِح الذي يُريد العَف

َّ
ضْلِهِ  21والمكاتِب الذي يُريد الِداءَ، والن

َ
ُ مِنْ ف نِيَهُمُ اللََّّ

ْ
ى يُغ وا  حَتَّ

ُّ
فليستعف

ه.
ُ
قهم الله ما يكفي لتغطيةِ تكاليفِ زواجِهم أو يُغنيهم بتسخير ما تعسّر لهم من قبلُ تحصيل ى يرزُ

ّ
 حت

 كان عسرُ الإنفاقِ على العبيدِ لتزويجِهم مانعًا لهم من الحصانةِ؛ وكان وعدُ الله بإغناءِ 
َ
وحين

خاذِ الِسباب دعا إلى تحريرِهم
ّ
قا بات

ّ
سهم  المتزوّجين متعل

ُ
ذِينَ إذا طلبُوه ليقووا على نفقةِ أنف

َّ
وَال

مْ 
ُ
ك
ُ
يْمَان

َ
 أ

ْ
ت

َ
ك
َ
ا مَل ابَ مِمَّ

َ
كِت

ْ
 ال

َ
ون

ُ
غ
َ
  يَبْت

َ
سهم الرّهينة بين

ُ
إن طلب منكم عبيدُكم أن تبيعُوا لهم أنف

 
ّ
: ات

ُ
فاقٍ بينكم، والمكاتبة

ّ
 ات

ُ
 أن تقع كتابة

َ
ون الكتاب" يطلبُون

ُ
فاق أيديكم ليتحرّرُوا، ومعنى: "يبتغ

طبُ: "وهم أحرارٌ من 
ُ
ول الق

ُ
ا بأدائِه، يق  حرًّ

ُ
السّيّد مع عبدِه أو أمته على عوضٍ يُؤدّيهِ لمدّةٍ ويكون

                                                           

  



 

 

65 

ها مَن اشتراها مِن حينِ البيعِ"]وإن كان[حينِهم
ُ
اتِبُوهُمْ  22عليهم دينٌ لمكاتِبهم ... كسائرِ المبيعاتِ يملك

َ
ك
َ
ف

يْرًا
َ
مْ فِيهِمْ خ

ُ
 عَلِمْت

ْ
م أنّهم أهل صلاحٍ ليُؤتمنوا  إِن

ُ
وا معهم على عوضٍ معيّنٍ لِدائه إذا استيقنت

ُ
فق

ّ
فات

كورِ تغليبًا والمرادُ الإماءُ والعبيدُ 
ّ
وا ما عليهم، واستعملَ ضمير الذ وأنّهم أهل قدرةٍ على الكسبِ ليؤدُّ

قٌ ب
ّ
لٍّ هو معل

ُ
دبِ، وعلى ك

ّ
اهرِ؛ وقيل: للن

ّ
حصولِ حُسنِ ظنِّ أسيادِهم بهم معًا، والِمرُ للوجوبِ على الظ

 ْم
ُ
اك

َ
ذِي آت

َّ
ِ ال

وهُمْ مِنْ مَالِ اللََّّ
ُ
آت رض عليهم ممّا تفضّل الله به عليكم من  وَ

ُ
وهم على أداءِ ما ف

ُ
وأعين

 أعمّ 
َ
دب؛ ولا بأسَ أن يكون

ّ
 للن

ُ
رض عليهم، والِمر هنا ارتقاءٌ في الكرمِ فيكون

ُ
ِ ش يءٍ ممّا ف

ّ
المالِ أو بحط

 المالَ إليهِ بمعنى: أنَّ 
َ
ت المالك وغير المالِك كالِغنياء وذوي الولاية على الإنفاقِ، وأضاف

ّ
"مال  الآية حث

 وضعه أينَ شاءَ وقد  الله"
ُ
؛ فمالكُ المالِ الِصليِّ له اشتراط ترغيبًا لهذا الوجهِ من الإنفاقِ الخيريِّ

عاملِ مع العبيدِ. يسلبهُ بالمخالفةِ، وفي تشريعِ هذهِ المكاتبةِ ما دلَّ على سماح
ّ
 ةِ الإسلامِ في الت

اقعٍ كان من آثارِ إهمالِ ذلكم   على تحصينِ العبيدِ والإماء غير المتزوّجين التفت إلى و
َّ
وحين حث

حصينِ 
ّ
االت

ً
ن حَصُّ

َ
 ت
َ
رَدْن

َ
 أ
ْ
اءِ إِن

َ
بِغ

ْ
ى ال

َ
مْ عَل

ُ
يَاتِك

َ
ت
َ
رِهُوا ف

ْ
ك
ُ
 ت

َ
جارةِ الجنسيّةِ  وَلا

ّ
لزموا إماءكم على الت

ُ
ولا ت

 فقط على 
ُ
 مِن بغى أي طلبَ؛ ويُصاغ

ٌ
، والبغاء زنى بمقابلٍ مُشترطٍ؛ مأخوذ  أنفسهنَّ

َ
وهنَّ يردن تحصين

 "إن 
ُ
رط

ّ
 يلتبس باصطلاحِ البغيِ الذي يُراد به الاعتداء، والش

ّ
جدّد لئلا

ّ
ة على المبالغة والت

ّ
المفاعلة الدّال

كرم بجاريةٍ فكان من الِصلِ أن  أردن.."في
ُ
ما هو لبيانِ فظاعةِ حال مَن أ

ّ
وله وإن

ُ
الآيةِ ليس على مدل

ريدُ 
ُ
 ذلك يُكرهُها على الزنى وهي ت

َ
 كرامتها؛ وفوق

ُ
 لمقصدِ حبسها عندهُ؛ فكان بالعكسِ يُهين

ً
ها خدمة

َّ
يُعف

 للرّفقِ به
ً
 مناسبة

ُ
هُ ألطف

ّ
يَانَّ العفاف، واختار هنا اسم "فتياتكم" لِن

ْ
ن حَيَاةِ الدُّ

ْ
وا عَرَضَ ال

ُ
غ
َ
بْت
َ
 لِت

 تصويرٍ 
ُ
قدمون على ذلك طمعًا في بعضِ المقابلِ المادّيِّ الذي هو عرضٌ دُنيويٌّ زائلٌ، وفي هذا زيادة

ُ
ت

ض 
ّ
بث المقصدِ إلى الكسبِ مع إرادةِ الِمةِ الإحصان عللٌ تمخ

ُ
 الإكراهِ وخ

ُ
لبشاعةِ ذلك المنكرِ؛ فجرأة

ورٌ رَحِيمٌ  البغاء عنها تحريمُ 
ُ
ف
َ
رَاهِهِنَّ غ

ْ
َ مِنْ بَعْدِ إِك إِنَّ اللََّّ

َ
رِهْهُنَّ ف

ْ
ومَن يلزمهنَّ البغاء ويحملهن  وَمَنْ يُك

 وقعت على الإكراهِ؛ 
ُ
وبيخيِّ فإنَّ الله غفورٌ لمعصيتِهنّ السّابقةِ والآتيةِ حيث

ّ
هيِ الت

ّ
رها بعدَ هذا الن

ُ
عليه ك

، وفيه تعري  بمعنى: ما كان مِن رحيمٌ بضعفهنَّ
ُ
، وقيل الآية م الهالكون لا هنَّ

ُ
كم أنت

ّ
 بأن

َ
ضٌ للمُكرهين

كرَه، وتنبيهٌ 
ُ ْ
 دليلٌ على العفوِ عنِ الم

ُ
إكراههنَّ قبل الإسلامِ أو بعدهُ معفوٌّ عنهُ لمن تابَ فبادرُوا، والآية

                                                           

تيسير التّفسير



 

 

66 

ه لم يشدّ 
ّ
 نفسه، ولعل

َّ
رِّ لا يُهلكُ إلا

ّ
اسِ على الش

ّ
حرّمُ إلى أنَّ حامل الن

ُ
 بالآياتِ التي ت

ً
كير هنا مقارنة

ّ
د الن

اسِ به ممّا يُسهّلُ عليهم الاحتراز منهُ والحدَّ منه 
ّ
كراء محدود الِثر لعلمِ الن

ّ
الزّنى لِنَّ البغاء مع حالته الن

اقبه.  ومن عو

شريع والِحكام .23
ّ
 شأنِ الله العظيم في الت

ُ
 بيان

 ٍمْ آيَات
ُ
يْك

َ
ا إِل

َ
ن
ْ
زَل
ْ
ن
َ
دْ أ

َ
ق
َ
 )وَل

َ
قِين

َّ
مُت

ْ
 لِل

ً
ة
َ
مْ وَمَوْعِظ

ُ
بْلِك

َ
وْا مِنْ ق

َ
ل
َ
ذِينَ خ

َّ
 مِنَ ال

ً
لا
َ
اتٍ وَمَث

َ
ن ورُ 34مُبَيِّ

ُ
ُ ن ( اللََّّ

وْ 
َ
هَا ك نَّ

َ
أ
َ
 ك
ُ
جَاجَة جَاجَةٍ الزُّ ُ

صْبَاحُ فِي ز ِ
ْ
اةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ الم

َ
ك
ْ
مِش

َ
ورِهِ ك

ُ
لُ ن

َ
رْضِ مَث

َ ْ
مَاوَاتِ وَالِ دُ السَّ

َ
بٌ دُرِّيٌّ يُوق

َ
ك

ارٌ 
َ
مْسَسْهُ ن

َ
مْ ت

َ
وْ ل

َ
يءُ وَل يْتُهَا يُض ِ ادُ زَ

َ
ةٍ يَك رْبِيَّ

َ
 غ

َ
ةٍ وَلا رْقِيَّ

َ
 ش

َ
ةٍ لا

َ
ون

ُ
يْت ةٍ زَ

َ
جَرَةٍ مُبَارَك

َ
ُ مِنْ ش ورٍ يَهْدِي اللََّّ

ُ
ى ن

َ
ورٌ عَل

ُ
 ن

يْءٍ عَلِي
َ

لِّ ش 
ُ
ُ بِك اسِ وَاللََّّ

َّ
الَ لِلن

َ
مْث
َ ْ
ُ الِ اءُ وَيَضْرِبُ اللََّّ

َ
ورِهِ مَنْ يَش

ُ
 .(35مٌ )لِن

اتٍ بعد أن جاء في مطلع السّورةِ 
َ
ن ا فِيهَا آيَاتٍ بَيِّ

َ
ن
ْ
زَل
ْ
ن
َ
أ يمتنُّ علينا هنا بما أنزل إلينا من الِحكام  وَ

اتٍ والوصايا الجليّةِ لِجلِ هدايتنا 
َ
ن مْ آيَاتٍ مُبَيِّ

ُ
يْك

َ
ا إِل

َ
ن
ْ
زَل
ْ
ن
َ
دْ أ

َ
ق
َ
وكيدِ  وَل

ّ
افتتح بالت  "ولقد"و

اس بما  
ّ
عجزُ الن

ُ
وعبّر بنونِ العظمةِ"أنزلنا" اهتمامًا بالامتنان، وسمّيت جملُ القرآنِ آيات لِنّها ت

هم على الله 
ُّ
وْا مِنْ تضمّنته من المعاني والدّلائل من الإتيانِ بمثلها، وهي أيضا تدل

َ
ل
َ
ذِينَ خ

َّ
 مِنَ ال

ً
لا
َ
وَمَث

مْ 
ُ
بْلِك

َ
خ ق

ُ
الحين، وهنا وبسطنا لكم عبرًا ودرُوسًا است

ّ
رجت ممّن قبلكم من الِقوامِ الصّالحين والط

خرى لغرضِ استجلاءِ 
ُ
ل اشتباهٌ يُنتزعُ من حالٍ ليُقابل على حالٍ أ

َ
 من أمثالِ الذين، والمث

ً
تقديرُ: مثلا

 صورةٍ عجيبةٍ 
َ
قِين

َّ
مُت

ْ
 لِل

ً
ة
َ
قوى مواضع الخط وَمَوْعِظ

ّ
 بها أهلُ الت

ُ
أ ونوّعنا لكم المواعظ التي يعرف

ون 
ُ
ق
ّ
صّ المت

ُ
ونها، وخ

ُ
كالقذفِ فيجتنبُونها ومآخذ الصّوابِ كحفظِ الِعراض وغضِّ الِبصارِ فيأخذ

كرِ لِنّهم هم المنتفعون.
ّ
 بالذ

 جانب الحدُود العجيبة في 
ً
شريعيّة بغيرِ الجدِّ وخاصّة

ّ
اسِ مقابلة الِحكامِ الت

ّ
 الن

ُ
ا كان شأن

ّ َ
ولم

 الله مقامه الِعظم في
ُ
رْضِ هدايةِ الخلقِ لما فيهِ صلاحُهم  حكمتها؛ يبيّن

َ ْ
مَاوَاتِ وَالِ ورُ السَّ

ُ
ُ ن الله  اللََّّ

اطقةِ 
ّ
لِّ ما في السّماواتِ والِرضِ بما بسطهُ من دلائلِ هدايتِه العجيبةِ الن

ُ
 في هدايةِ ك

ُ
وحدهُ المتصرّف

هُ الواحدُ الكاملُ في حكمتِه وسائرِ صفاته، وفي الآيةِ إي
ّ
راد المصدر"نور" بدلا من اسمِ بسطوع حجّتها بأن

ورِ 
ّ
 للن

ٌ
 الله ليس جسمًا ولا عرضًا، فتلك استعارة

ّ
ر" للمبالغةِ؛، ومن المعلوم القطعيِّ أن وِّ

َ
الفاعلِ"مُن



 

 

67 

وقاتِ، وحاصلُ المعنى 
ُ
ورِ المعنويِّ لهدايةِ المخل

ّ
المادّيِّ الضّاربِ في الآفاقِ الكونيّةِ لتقريبِ مفهومِ الن

  كما يُمكنُ فهمُه مع 
ً
ا كاملا

ً
 الوجودِ له إثبات

ُ
ور" فهو تنزيه الله عن العدمِ وإثبات

ّ
بسطِ اسمِ الله "الن

وريّة التي 
ُ
ه تفرّدَ بمقاليدِ الِحكامِ الدّست

ّ
ا أجزاءهُ؛ ولازمُ ذلك الكمالِ أن

ً
لامِ مستغرق

ّ
ور في الظ

ّ
يثبُت الن

 تضمنُ نظام الكون.

اس ثمّ يُشبّهُ مجازًا نوره الِسمى بهيئةٍ مع
ّ
ورِهِ روفةٍ أدنى لحصولِ الصّورةِ التي يفهمها الن

ُ
لُ ن

َ
مَث

اةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ 
َ
ك
ْ
مِش

َ
مثلُ نورِ الله الهدائيِّ كمشكاةٍ استقرَّ فيها مصباحٌ ليُنتفع به في إضاءةِ ما حوله،  ك

ها له إلى أنحاءِ الحيّزِ الذي جُعل
ُ
ت فيه تقريبٌ لنور هدايةِ فصفاءُ تلك المشكاةِ واستيعابُها للضّوءِ وإرسال

 على الجدار دون أن يخترق الجدار إلى جهة أخرى، للإنارةِ 
ُ
خذ

ّ
 وعاءٌ يُت

ُ
الله في قلبِ المؤمن، والمشكاة

 من الصّبح 
ٌ
، والمصباحُ إناءُ الزّيتِ؛ اسمُ آلةٍ كمفتاحٍ مأخوذ

ً
 أو نافذة

ً
الدّاخليّة، فإذا اخترقه سمّيَ كوّة

ِ لابتداءِ الضّوء فيه 
ْ
جَاجَةٍ الم ُ

 الضّوء الصّافي  صْبَاحُ فِي ز
ُ
 تفرز

ً
 ناصعة

ً
ُجاجة

 ز
َ
ذلك المصباحُ قد توسّط

ه على هيئةٍ واحدةٍ، وصفاءُ الزّجاجةِ تقريبٌ لنصوعِ حججِ الإسلامِ ومسالِكه، وكرّر هاتينِ 
ُ
فتبعث

ى
ّ
مثيلِ حت

ّ
صَ فيهما  الكلمتينِ فلم يقل: مصباحٌ في زجاجةٍ كأنّها؛ اهتمامًا بأركانِ هذا الت

ّ
هُ تلخ

َّ
وكأن

 ٌّبٌ دُرِّي
َ
وْك

َ
هَا ك نَّ

َ
أ
َ
 ك
ُ
جَاجَة رّيُ جمعُ  الزُّ هُ كوكبٌ دُرّيٌ، والدُّ

ّ
ه وكأن

ُ
اظرُ إلى المصباحِ في الزّجاجة يتخيّل

ّ
والن

اصعةِ 
ّ
 إلى الدّرِّ لهيئته الن

ً
 الكواكبِ السّاطعة كالزّهرة والمشتري؛ سمّيَ بذلك نسبة

ُ
الدّراري وهي صنف

دُ مِنْ شعُّ بياضًا، وهذا تشبيهٌ ضمن تشبيهٍ يدلُّ على إمعانٍ في تحسينِ رسمِ تلك الصّورةِ التي ت
َ
يُوق

ةٍ 
َ
ون

ُ
يْت ةٍ زَ

َ
جَرَةٍ مُبَارَك

َ
 من أصلٍ صافٍ؛ وفي الآيةِ تقديرُ  ش

ُ
ونور ذلكم المصباح الذي في الزّجاجة ينشأ

ون ذات المنافع 
ُ
 الزّيت

ُ
نبيهِ مضافٍ أي: من زيت شجرةٍ هي شجرة

ّ
جرةِ مع الت

ّ
الكثيرةِ، وذكرُ الإيقاد ثمَّ الش

إلى بركةِ ثمرِها تقريبٌ لصورةِ قيام أهلِ الدّينِ لإحيائه وتعهّدهِ مع صورةِ اجتهادهم في استخراجِ أنوارِه 

ها 
ّ
ةٍ المباركة وبث رْبِيَّ

َ
 غ

َ
ةٍ وَلا رْقِيَّ

َ
 ش

َ
ون الم لا

ُ
 مستخلصٌ من أجودِ أشجار الزّيت

ُ
غرُوسة في وذلك الزّيت

 عن ذلك؛ لِنَّ في الوسطِ الذي يعتدلُ 
ٌ
 كناية

ً
 أو غربيّة

ً
أجواءٍ معتدلةٍ ومناخٍ حسنٍ، ونفيُ كونها شرقيّة

مسِ جودة لا تحرزها زيت الِشجار المغروسة في الِطراف، وذكرُ هذا الاعتدال 
ّ
عُ أشعّةِ الش

ّ
فيهِ توز

يْتُهَاتقريبٌ لسماحةِ الإسلامِ ووسطيته  ادُ زَ
َ
ارٌ  يَك

َ
مْسَسْهُ ن

َ
مْ ت

َ
وْ ل

َ
يءُ وَل ه أن يُض يء لشدّةِ  يُض ِ

ُ
أوشك زيت

 
ٌ
 في وصفِ الصّفاءِ، وهي صورة

ٌ
صيبه نارٌ يحترق بها ليُض يء؛ وهذه مبالغة

ُ
صفائه ونقاوته من غيرِ أن ت



 

 

68 

 بأنَّ براهين الحقِّ عند المؤمنِ تكادُ تنطقُ بذاتها لشدّةِ وضوحها كيف وقد نزل القرآن 
ٌ
يذكيها تقريبيّة

ها بآياته الواضحات 
ُ
ورٍ ويبعث

ُ
ى ن

َ
ورٌ عَل

ُ
رسل نورٌ بعضُه  ن

ُ
بِ بعضُها على بعضٍ قد أ

ّ
من تلك الِنوارِ المرك

يتبعُ بعضًا، وهنا تقديرُ مبتدأ أي ذلك نورٌ على نورٍ، نور الزّيتِ بالإحراقِ ونورُه بصفاءِ الزّجاجة تلك 

رسلَ نورً 
ُ
ورِ على بعضِه التي تلألِت بأشعّةِ المصباح قد أ

ّ
ا على نورٍ؛ و"على" للدّلالةِ على ترادفِ ذلك الن

نِ والمبالغةِ لتصويرِ 
ّ
فن

ّ
فخيم، وكلُّ ذلك تشبيهٌ تمثيليٌّ على طريقِ الت

ّ
نكيرُ في الكلمتينِ للت

ّ
بلا غايةٍ، والت

 هدايةِ المقذوفةِ في قلبه.نورِ اِلله إذا استقرَّ في قلبِ المؤمن يُبيّن به سرّ إقباله على شرعِ الله القويم بال

ورِ جوابًا لما 
ّ
ته في الهدايةِ إلى ذلك الن

ّ
وبعدَ أن بيّن مقام المؤمن الرّفيعِ المهتدي بنورِ الله بيّن سن

اسِ عمّا هُدي إليهِ المؤمن 
ّ
اءُ يُتحيّرُ فيه مِن ضلالِ كثيرٍ من الن

َ
ورِهِ مَنْ يَش

ُ
ُ لِن يرشدُ الله إلى  يَهْدِي اللََّّ

ومةِ في هدايةِ المقبل إليه في الفرصِ التي أتيحت 
ُ
ته المعل

ّ
قت بسن

ّ
ه تعل

ُ
نورِه من شاء إرشادهُ، ومشيئت

ور الهدايةِ 
ُ
ه دست

ّ
 تأويلُ "نورِه" بالقرآنِ لِن

ُ
اسِ له، ويجوز

َّ
الَ لِلن

َ
مْث
َ ْ
ُ الِ هُ  وَيَضْرِبُ اللََّّ

ّ
ومن شأنِه تعالى أن

 المواعظ وا
ُ
، يُبيّن  نورًا محسوسًا لبيانِ نورٍ معنويٍّ

ً
اسِ كي ينتفعُوا بها؛ كما صوّر قبلا

ّ
لحِكم للن

قِه 
ْ
جدّد في البيانِ الذي يدلُّ على رحمته ورِف

ّ
يْءٍ عَلِيمٌ والمضارعُ"يضرب" لإفادةِ الت

َ
لِّ ش 

ُ
ُ بِك والله  وَاللََّّ

 جازي المعرض بنارِه.عالمٌ بكلّ أحوالِ عباده؛ وسيُدخل طالب الهدايةِ في نورِه؛ وسيُ 

ارِ في الضّلال .24
ّ
 بحضيض الكف

ً
 ذكرُ المساجِد ومقام المؤمنين مقابلة

( ِصَال
ْ

دُوِّ وَالآ
ُ
غ
ْ
هُ فِيهَا بِال

َ
حُ ل رَ فِيهَا اسْمُهُ يُسَبِّ

َ
ك
ْ
عَ وَيُذ

َ
رْف

ُ
 ت
ْ
ن
َ
ُ أ  اللََّّ

َ
ذِن

َ
هِيهِمْ 36فِي بُيُوتٍ أ

ْ
ل
ُ
 ت

َ
( رِجَالٌ لا

 بَيْعٌ عَنْ 
َ

 وَلا
ٌ
بْصَارُ )تِجَارَة

َ ْ
وبُ وَالِ

ُ
ل
ُ
ق
ْ
بُ فِيهِ ال

َّ
ل
َ
ق
َ
ت
َ
 يَوْمًا ت

َ
ون

ُ
اف

َ
اةِ يَخ

َ
ك اءِ الزَّ

َ
إِيت ةِ وَ

َ
لا امِ الصَّ

َ
إِق ِ وَ

رِ اللََّّ
ْ
( 37ذِك

يْرِ حِسَابٍ )
َ
اءُ بِغ

َ
 مَنْ يَش

ُ
ق

ُ
ُ يَرْز ضْلِهِ وَاللََّّ

َ
وا وَيَزِيدَهُمْ مِنْ ف

ُ
حْسَنَ مَا عَمِل

َ
ُ أ رُوا ( وَا38لِيَجْزِيَهُمُ اللََّّ

َ
ف
َ
ذِينَ ك

َّ
ل

 
ْ
َ عِن يْئًا وَوَجَدَ اللََّّ

َ
مْ يَجِدْهُ ش

َ
ا جَاءَهُ ل

َ
ى إِذ  مَاءً حَتَّ

ُ
مْآن

َّ
سَرَابٍ بِقِيعَةٍ يَحْسَبُهُ الظ

َ
هُمْ ك

ُ
عْمَال

َ
اهُ أ

َّ
وَف

َ
دَهُ ف

حِسَابِ )
ْ
ُ سَرِيعُ ال اهُ مَوْجٌ 39حِسَابَهُ وَاللََّّ

َ
ش

ْ
يٍّ يَغ جِّ

ُ
مَاتٍ فِي بَحْرٍ ل

ُ
ل
ُ
ظ

َ
وْ ك

َ
وْقِهِ سَحَابٌ ( أ

َ
وْقِهِ مَوْجٌ مِنْ ف

َ
 مِنْ ف

 
َ
مَا ل

َ
ورًا ف

ُ
هُ ن

َ
ُ ل مْ يَجْعَلِ اللََّّ

َ
دْ يَرَاهَا وَمَنْ ل

َ
مْ يَك

َ
رَجَ يَدَهُ ل

ْ
خ
َ
ا أ

َ
 بَعْضٍ إِذ

َ
وْق

َ
مَاتٌ بَعْضُهَا ف

ُ
ل
ُ
ورٍ )ظ

ُ
 .(40هُ مِنْ ن

ناسبِ أن يُشير إلى مكانِ استمدادِ وبعدَ أن نوّهَ الله بشأنِ المؤمنِ من خلالِ مثالِ نورِه كان من الم

ور وهو المساجد جوابًا لمن قد يسأل: أين يُمكنُ أن يُرى؟ مع ما في ذكرِ المساجِد من اهتمامٍ 
ّ
ذلكم الن



 

 

69 

رَ فِيهَابشأنِها في تحسين الحياةِ الاجتماعيّة التي قد اهتمّت السّورة بها 
َ
ك
ْ
عَ وَيُذ

َ
رْف

ُ
 ت
ْ
ن
َ
ُ أ  اللََّّ

َ
ذِن

َ
 فِي بُيُوتٍ أ

و فيها ذِكرُه بالدّعوة إليه،  اسْمُهُ 
ُ
 لعبادته يعل

ً
 منارة

ُ
شيّدَ في أرضه مساجد تكون

ُ
أراد الله بحكمتِه أن ت

يّ ثمَّ المعنويّ، وفي الكلامِ تقديمٌ وتأخيرٌ، تقديره: يُسبّحُ لله رجالٌ في بيُوتٍ  23فرفعها شمل الرّفع الحس ّ

 الله برفعها دلَّ على 
ُ
 في الاهتمام، وإذن

ً
دّمَ ذكرُ البيوتِ اهتمامًا بشأنها؛ وكرّر "في" زيادة

ُ
رفع؛ وق

ُ
 أن ت

َ
أذن

 له برفعِ المساجد لتكون 
َ
لماتِ استغاثه فأذن

ّ
اسِ في الظ

ّ
أشرف البقاع بما  تفضّلٍ منهُ وكأنَّ وضع الن

ا على بناءِ المساجِد كما تضمّنت الحكمة من بنائها، وفيها إشارة إلى 
ًّ
 تضمّنت حث

ُ
تمدُّ به من نورٍ، والآية

صَالِ رِجَالٌ أن المساجد لا يباح فيها إلا ما أذن الله تعالى به 
ْ

دُوِّ وَالآ
ُ
غ
ْ
هُ فِيهَا بِال

َ
حُ ل يتضرّعُ لله في  يُسَبِّ

 إلى إخلاصهم العبادة لله بيوتِه رجالٌ با
ً
لاوةِ وغيرها من العبادات، وقدّمَ "له" إشارة

ّ
كرِ والت

ّ
لصّلاةِ والذ

هُ ذكر الوقتينِ مجازًا لشرف العبادةِ فيهما 
ّ
وحدهُ، والغدوّ على المشهورِ أوّل اليوم والِصيلُ آخرُه، ولعل

 بهم متى رأوا ضرُورة ذلك فيج
ً
تمعون للصّلوات الخمسِ وللقضايا والمرادُ: لا تزالُ المساجدُ عامرة

الدّينيّة ويجتمعُون لمصالِحهم الاجتماعيّة والسّياسيّة وغيرِها، ثمَّ يمدحُ أولئك الرّجال في توفيقِهم بين 

ِ العبادةِ والكسبِ المشروع:  رِ اللََّّ
ْ
 بَيْعٌ عَنْ ذِك

َ
 وَلا

ٌ
هِيهِمْ تِجَارَة

ْ
ل
ُ
 ت

َ
 ولا بيعٌ عمّا ف لا

ٌ
هم تجارة

ُ
شغل

ُ
رض لا ت

جارة 
ّ
ة، وذكر الت

ّ
عاملاتِ المادّيةِ لظهورِ أثرِه والمرادُ: لا يُلهيهم أمرٌ دنيويٌّ البت

ّ
الله عليهم، وذكر جانب الت

فعيّة؛ على 
ّ
بادلات الن

ّ
لتشمل كلّ أنواعِ المؤسّساتِ والهياكل الرّبحيّة وذكر البيع ليشمل عموم الت

جا
ّ
خصيص، أو أرادَ بالت

ّ
عميم بعد الت

ّ
فظينِ طباقٌ، والمقام مقام مدحٍ طريقِ الت

ّ
 الل

َ
راء فصارَ بين

ّ
رةِ الش

ح 
ُ
ا؛ فلا يصل ا وما يُنمّيهم مادّيًّ يهم رُوحيًّ

ّ
أن يمدحُوا  -كما ذهب بعضٌ -لبراعةِ توفيقهم في تحصيلِ ما يُزك

لهيهم 
ُ
 لت

ً
 أصلا

ٌ
ه ليست لهم تجارة

ّ
اةِ بأن

َ
ك اءِ الزَّ

َ
إِيت ةِ وَ

َ
لا امِ الصَّ

َ
إِق   وَ

ُ
شغل

ُ
هم الِعمال الدّنيويّة عن ولا ت

ها 
ُّ
أداءِ الصّلاةِ كما فرضت، وأداء الزّكاة كيفما وجبت؛ فيهتمّون بإخراجها حسبَ شرُوطها لمن يستحق

هما بعد العموم اهتمامًا بشأنهما،  لهيهم المشاغلُ عن ذلك، والعبادتان من ذكرِ الله ولكن خصَّ
ُ
لا ت

ه ذكر الصّلاة مجازًا عن الِع
ّ
اهرُ أن

ّ
اعات التي لم تنحصر والظ

ّ
عبّديّة والزّكاة مجازًا عن سائرِ الط

ّ
مال الت

بْصَارُ في المساجد 
َ ْ
وبُ وَالِ

ُ
ل
ُ
ق
ْ
بُ فِيهِ ال

َّ
ل
َ
ق
َ
ت
َ
 يَوْمًا ت

َ
ون

ُ
اف

َ
رض عليهم لِنّهم  يَخ

ُ
كان تشمّرُهم لِداءِ ما افت

اهريّة من شدّةِ 
ّ
هم الباطنيّة والظ

ُ
 يوم الفزعِ الذي تضطرب فيهِ أحوال

َ
بين ماذا  يخشون

ّ
هوله مترق

                                                           

 



 

 

70 

بُ والقلوب" جناسُ اشتقاقٍ، 
ّ
 على الحالينِ، وفي "تتقل

ً
سيُفعلُ بهم، وذكر القلوب والِبصار علامة

واوخوفهم هذا قابلهُ بطمأنتهم وتبشيرهم: 
ُ
حْسَنَ مَا عَمِل

َ
ُ أ هم الله يوم القيامة  لِيَجْزِيَهُمُ اللََّّ

ُ
يبعث

ظرِ إلى أحسنِ أع
ّ
 لحرصهم عليها بأحسنِ وجهٍ ليجزيهم جزاءً بالن

ً
مالِهم؛ أي يُكافئهم على صلاتِهم مثلا

 عليها من تقصيرٍ، أو "أحسن" مسلوب المفاضلة بمعنى: يجزيهم على 
ُ
أدّوها عليهِ غافرًا ما قد يطرأ

ضْلِهِ أعمالهم الحسنة 
َ
 منه، وفي الآ  وَيَزِيدَهُمْ مِنْ ف

ً
يةِ ويزيدُهم من ثوابِه بمضاعفةِ حسناتِهم تفضّلا

 أهل المساجد أفضل رُتبًا من غيرهم 
ّ
 بأن

ٌ
 لطيفة

ٌ
يْرِ حِسَابٍ إشارة

َ
اءُ بِغ

َ
 مَنْ يَش

ُ
ق

ُ
ُ يَرْز والله يُعطي  وَاللََّّ

 عن ذلك 
ٌ
؛ وفي "بغيرِ حساب" كناية  بلا عدٍّ ولا حدٍّ

ً
من خزائنِ رزقه من يشاءُ من عبادِه عطاءً شاملا

 الموسّع في العطاءِ لا يكاد يهتمُّ 
ّ
 فإن

ّ
ه الممتن

ّ
ا في بيانِ أن

ً
 الجلالةِ إمعان

َ
م، وأظهر لفظ بحسابِ ما يُقدِّ

 والمتفضّل. 

 لِهلِ الكفرِ من زاويةِ أعمالِهم ثمّ عقائدِهم 
ً
ذِينَ وبعد عرضِ أحوالِ أهلِ الإيمانِ يصوّرُ تمثيلا

َّ
وَال

سَرَابٍ بِقِيعَةٍ 
َ
هُمْ ك

ُ
عْمَال

َ
رُوا أ

َ
ف
َ
مالِهم عند الله كمثلِ سرابٍ بقيعةٍ، والذين كفرُوا بالله مثلُ أع ك

حوِ مِن ذكرِ الاسمِ الموصول مع صلتِه تشويقٌ لما سيُخبرُ عنه، والمرادُ بأعمالِهم هنا 
ّ
والافتتاحُ بهذا الن

بح للقرابين وإكرام الضّيف، والسّراب من سَرْبِ الماء أي جريانِه؛ 
ّ
وهُ لله كالذ

ُ
ا ولم يجعل

ً
ما يرونه حسن

، وباءُ "بقيعةٍ" بمعنى: "في"، وهو ما يظهرُ وس
ً
هُ ماءٌ يتحرّكُ وليس هو ماء حقيقة

ّ
ريقِ في الحرِّ كأن

ّ
 الط

َ
ط

 
ٌ
 سافلة

ٌ
 من الِرضِ أو بمعنى: القاعِ فهي منبسطة

ٌ
سعٌ منبسط

ّ
 كالقاعة مت

ُ
 والقيعة

ُ
مْآن

َّ
يَحْسَبُهُ الظ

هُ  مَاءً 
ّ
مآن لِن

ّ
 ذلك ماءٌ يتحرّكُ، والرّيّان أيضًا يشتركُ في ذلك الحسبانِ وخصّ الظ

ّ
 أن

ُ
يظنُّ العطشان

ع العطشانِ إلى الماء 
ّ
عُ إلى ثمرة عمله تطل

ّ
ه يتطل

ّ
ا جَاءَهُ فيه أشدّ، وهنا تقريبٌ لحالة الكافرِ بأن

َ
ى إِذ حَتَّ

يْئًا
َ
مْ يَجِدْهُ ش

َ
ى إذا قصدَه لم يجدهُ م ل

ّ
ما حت

ّ
هُ لايزالُ يرى السّراب كل

ّ
اءً فتحسّر وتضجّر، وذلك لِن

خرى، 
ُ
 أ
ً
تقدّم فحصلَ بوصولِه إليهِ تحسّرًا على عدمِ الإيجادِ وضجرًا على انخداعه بتكرّرِ رُؤيتِه مرّة

 عن الماء
ً
هُ لم يجد شيئًا فضلا

ّ
 في أن

ً
  24ولم يقل: لم يجدهُ ماءً؛ مبالغة

َ
دَهُ ف

ْ
َ عِن اهُ حِسَابَهُ وَوَجَدَ اللََّّ

َّ
 وَف

حسّر 
ّ
 الت

ُ
لم يجد شيئًا عندَ السّرابِ ليُنقذهُ وبالمقابل وجدَ من يترصّدُهُ بالإهلاكِ وفي ذلك غاية

 
َّ
والِسف، وكلُّ هذا تمثيلٌ لحالِ الميّتِ على الكفرِ مع ما عمل من أعمالٍ ظنّها تنفعُه لكن لم يجدها إلا

                                                           

 



 

 

71 

ئا له حسابه العسير وجزاءهُ الِليم، ويحسُن تقديرُ مضافٍ هنا هباءً منثورًا؛ ووجدَ الله بالمرصادِ م هيِّ

أي: ووجدَ قدرَ الله بالإهلاك، والآية من أدلة تنزيه الله، وعدم إمرار الآيات التي ظاهرها تشبيه الله 

بخلقه على ظاهرها، لِن المشابهة مظهر من مظاهر النقص، وبيان ذلك: أن الله قال"ووجد الله" وهو 

دَر الله في ال
َ
حِسَابِ حقيقة لا يجد الله وإنما يجد ق

ْ
ُ سَرِيعُ ال واُلله جديرٌ بحسابِ الخلقِ جميعًا  وَاللََّّ

 لا يُعجزُه عددٌ ولا يطولُ عليهِ فيه زمنٌ. 

 بالبحرِ تنويعًا؛ فمثلُ ابتعادِهم في الضّلالِ العقديِّ 
ً
برِّ يضربُ مثالا

َ
مَاتٍ وبعدَ مثالٍ في الـ

ُ
ل
ُ
ظ

َ
وْ ك

َ
فِي أ

يٍّ  جِّ
ُ
ا، والجمعُ  بَحْرٍ ل لماتٍ متراكمةٍ في بحرٍ عميقٍ جدًّ

ُ
 فإذا هو في ظ

ً
 غاية

َ
هم كمثلِ مقتحمٍ بحرًا ليبلغ

ُ
مثل

جّة وهي عُمق الماء؛ وفي القرآن 
ّ
جّيّ" من الل

ُ
لمة، و"ل

ّ
 عن شدّةِ الظ

ٌ
لماتٍ كناية

ُ
 في ظ

ً
ة جَّ

ُ
هُ ل

ْ
مل  حَسِبَت

ّ
]الن

جيّ" مستعملٌ [ 44
ُ
سب"ل

ّ
نِ من الوصفِ  والن

ّ
مك

ّ
وْقِهِ مَوْجٌ  في الت

َ
اهُ مَوْجٌ مِنْ ف

َ
ش

ْ
وفوق عمقِ البحرِ  يَغ

وْقِهِ سَحَابٌ المظلمِ أمواجٌ يركبُ بعضُها بعضًا 
َ
 عمل على حجبِ  مِنْ ف

ٌ
ومن فوقِ البحرِ سحابٌ كثيف

ورِ عن عمقِ البحرِ 
ّ
 بَعْضٍ الن

َ
وْق

َ
مَاتٌ بَعْضُهَا ف

ُ
ل
ُ
ظلامٌ بسببِ العمقِ وظلامٌ بسببِ الِمواجِ وظلامٌ  ظ

ت ذلك الغارق في البحرِ 
ّ
لماتٌ بعضُها على بعضٍ غط

ُ
ةِ السّحابِ فهي ظ

ّ
مْ بسببِ مظل

َ
رَجَ يَدَهُ ل

ْ
خ
َ
ا أ

َ
إِذ

دْ يَرَاهَا
َ
ر إليها لم يستطع رُؤيتها من شدة الظلمة، وإخبار الرّس يَك

ُ
ه إذا رفع يده كي ينظ

ّ
ول إلى درجةِ أن

  ُه لم يعاشر البحر ليعرفها؛ ولا شكَّ أن مبدع البحارِ هو من أخبره
ّ
بهذهِ الحقيقةِ يعدّ إعجازًا بحقٍّ لِن

بذلك، ومن ناحية أخرى فإن الإنسان لم يكتشف الِمواج الداخليه للبحر إلا في العصور المتأخرة 

أكثر من ألف وأربعمائة عام،  بفضل الدراسات العلمية، بينما هذا الرسول الِمي يخبر عن ذلك قبل

 أولا يكفي ذلك دلالة على أن القرآن الكريم من عند الله؟!

لامِ فاحتاجت إلى  
ّ
ت بالظ

ّ
ف
ُ
 يدهُ التي بجنبِه قد ل

ّ
لمةِ وكأن

ّ
 في وصفِ الظ

ً
وعبّر بالإخراجِ مبالغة

قِ الرّؤيةِ، و 
ّ
 عن تحق

ً
المرادُ إذا كان لم يدرك إخراجٍ، ومعنى "لم يكد" نفيُ كونه اقترب من رُؤيتها فضلا

جاة؟
ّ
 يطمعُ في الن

َ
ول:  !أقرب ش يءٍ إليه فكيف

ُ
مثيلِ يق

ّ
 لهذا الت

ً
لاصة

ُ
مَا وخ

َ
ورًا ف

ُ
هُ ن

َ
ُ ل مْ يَجْعَلِ اللََّّ

َ
وَمَنْ ل

ورٍ 
ُ
هُ مِنْ ن

َ
والذي حرمه الله من نورِ هدايته فليس لهُ في الدّنيا غير الله هاديًا كما ليس لهُ غيره في  ل

 بنورِ المؤمنِ الذي كان نورًا على نور، وهو تصحيحٌ الآخرةِ ن
ً
اصرًا، وهذا تمثيلٌ لشدّةِ ظلمةِ الكافرِ مقابلة



 

 

72 

 في 
ٌ
 جريٌ وراءَ سرابٍ وتخبّط

ّ
ارِ التي ما هي إلا

ّ
 نغترّ بحياةِ الكف

َّ
بع لئلا

ّ
لمفاهيمِ المسلمين الِوائلِ ونحنُ بالت

لماتِ.
ّ
 الظ

هُ  .25
ّ
 عجائبِ الله الدّالة على أن

ُ
شريعِ والهداية بسط

ّ
 أهل الت

  ُه
َ
ت
َ

دْ عَلِمَ صَلا
َ
لٌّ ق

ُ
اتٍ ك

َّ
يْرُ صَاف

َّ
رْضِ وَالط

َ ْ
مَاوَاتِ وَالِ هُ مَنْ فِي السَّ

َ
حُ ل َ يُسَبِّ نَّ اللََّّ

َ
رَ أ

َ
مْ ت

َ
ل
َ
سْبِيحَهُ  أ

َ
وَت

( 
َ
ون

ُ
عَل

ْ
ُ عَلِيمٌ بِمَا يَف صِيرُ )41وَاللََّّ

َ ْ
ِ الم

ى اللََّّ
َ
رْضِ وَإِل

َ ْ
مَاوَاتِ وَالِ كُ السَّ

ْ
ِ مُل

َ يُزْجِي  (42( وَلِِلَّّ نَّ اللََّّ
َ
رَ أ

َ
مْ ت

َ
ل
َ
أ

مَ  ِلُ مِنَ السَّ
ّ
ز
َ
لِهِ وَيُن

َ
رُجُ مِنْ خِلا

ْ
 يَخ

َ
وَدْق

ْ
رَى ال

َ
ت
َ
امًا ف

َ
هُ رُك

ُ
مَّ يَجْعَل

ُ
هُ ث

َ
 بَيْن

ُ
ف ِ

ّ
ل
َ
مَّ يُؤ

ُ
اءِ مِنْ جِبَالٍ فِيهَا مِنْ سَحَابًا ث

اءُ 
َ
هُ عَنْ مَنْ يَش

ُ
اءُ وَيَصْرِف

َ
يُصِيبُ بِهِ مَنْ يَش

َ
بْصَارِ )بَرَدٍ ف

َ ْ
هَبُ بِالِ

ْ
ا بَرْقِهِ يَذ

َ
ادُ سَن

َ
يْلَ 43يَك

َّ
ُ الل بُ اللََّّ ِ

ّ
ل
َ
( يُق

بْصَارِ )
َ ْ
ولِي الِ

ُ
 لِِ

ً
عِبْرَة

َ
لِكَ ل

َ
هَارَ إِنَّ فِي ذ نِهِ وَمِنْهُمْ 44وَالنَّ

ْ
ى بَط

َ
ي عَل مِنْهُمْ مَنْ يَمْش ِ

َ
ةٍ مِنْ مَاءٍ ف لَّ دَابَّ

ُ
قَ ك

َ
ل
َ
ُ خ ( وَاللََّّ

ي عَ  دِيرٌ )مَنْ يَمْش ِ
َ
يْءٍ ق

َ
لِّ ش 

ُ
ى ك

َ
َ عَل اءُ إِنَّ اللََّّ

َ
ُ مَا يَش قُ اللََّّ

ُ
ل
ْ
رْبَعٍ يَخ

َ
ى أ

َ
ي عَل يْنِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْش ِ

َ
ى رِجْل

َ
دْ 45ل

َ
ق
َ
( ل

قِيمٍ )
َ
ى صِرَاطٍ مُسْت

َ
اءُ إِل

َ
ُ يَهْدِي مَنْ يَش اتٍ وَاللََّّ

َ
ن ا آيَاتٍ مُبَيِّ

َ
ن
ْ
زَل
ْ
ن
َ
 .(46أ

ر الله دلائل توح
ُ
رتجى ثمّ يذك

ُ
 من ملك كلَّ ش يءٍ وهدَاهُ سبيلهُ أولى بأن يُعتصم بنورِه وت

ّ
يدِه ليُبيّن أن

رْضِ منه الهداية 
َ ْ
مَاوَاتِ وَالِ هُ مَنْ فِي السَّ

َ
حُ ل َ يُسَبِّ نَّ اللََّّ

َ
رَ أ

َ
مْ ت

َ
ل
َ
 الله يُسبّحُ بعظمته كلُّ  أ

ّ
ألم تعلم أن

اقِع وإن لم يفقهه البشر، والخطابُ لكلِّ من مخلوقٍ في السّماواتِ والِرض، والاستفهامُ تقريرٌ  للو

فسّرُ بالبصريّةِ، و"مَن" شملت العقلاء وغيرَهم،إلا أن 
ُ
؛ أي: ألم تعلم، وقد ت

ٌ
ؤية علميّة ح له، والرُّ

ُ
يصل

 تسبيحهُم كان لله وحدهُ، وتسبيحُ 
ّ
تسبيح العقلاء أظهرُ من تسبيح غيرهم، وقدّم "لهُ" لإفادةِ أن

وقاتِ خضُو 
ُ
 الله فيها وقد المخل

ُ
بصرت عظمة

ُ
ظامِ الذي جُعلت فيهِ لتبعث على تعظيمِ الله إذا أ

ّ
عها للن

اتٍ يكون تسبيحها حقيقيا بأصوات وذبذبات، وقد اكتشف بعض العلماء ذلك، 
َّ
يْرُ صَاف

َّ
 وَالط

يور وهي تطيرُ في صفوفٍ منتظمةٍ، وهذا مظهرٌ يقعُ بين السّماء والِرضِ؛ فك 
ّ
سبّحُ له الط

ُ
هُ قال: وت

ّ
أن

يرِ 
ّ
هُ السّماوات والِرض وما بينهما فأبدعَ بذكرِ أبرزِ المظاهرِ وهي تحليقُ الط

َ
ت
َ

دْ عَلِمَ صَلا
َ
لٌّ ق

ُ
ك

سْبِيحَهُ 
َ
رشد إلى  وَت

ُ
باتِ وعامّةِ الموجودات قد أ

ّ
كلُّ مخلوقٍ من الإنسِ والجنِّ والملائكةِ والحيوان والن

ظام الحياتيِّ طريقة دُعائه وتسبيحه، وفصّل هنا إشا
ّ
ضرّع بالدّعاء وإلى جانبِ الن

ّ
 إلى جانبِ الت

ً
رة

 أمرهُ فيهم، أو 
ً
سبّحُ بحمدِ الله مطيعة

ُ
 أعضاءهم ت

ّ
ا إلا أن وا ظاهريًّ

ُ
ون وإن انحرف

ُ
ف
ّ
سبيح، والمكل

ّ
بالت

ُ عَ ضميرُ "علم" يرجعُ لله فهو يعلمُ مَن خلقَ وما هم عليه من صلاة أو تسبيح أو غير ذلك  لِيمٌ بِمَا وَاللََّّ



 

 

73 

 
َ
ون

ُ
عَل

ْ
ونه جميعًا لا يخفى عليهِ من أمرِهم ش يءٌ ولا يخرُج أحدٌ منهم من قبضته  يَف

ُ
والله يعلمُ ما يفعل

 ِرْض
َ ْ
مَاوَاتِ وَالِ كُ السَّ

ْ
ِ مُل

هم وهو  وَلِِلَّّ
ّ
 الخلقِ كل

ُ
والله مالكٌ للسّماواتِ والِرض وما فيهنَّ بيدهِ ناصية

 الغالبُ على أمرِهم 
َ
صِيرُ وَإِل

َ ْ
ِ الم

وإليهِ وحدهُ مرجعُ الخلقِ للحسابِ والجزاء، وتضمّن هذا وعيدًا  ى اللََّّ

وقاتِ المسبّحةِ. 
ُ
 عامّةِ المخل

َ
ارِ الذين لم يخضعُوا للملكِ الجبّارِ ولم يُسبّحُوا بحمدِه شأن

ّ
 للكف

وقاتِ المسبّحةِ بحمدِ الله والتي يظهرُ م
ُ
ر مظهرًا بديعًا من المخل

ُ
ن آثارِ تسبيحِها إكرامُ ثمّ يذك

حد 
ّ
سقِ الكونيِّ المت

ّ
َ يُزْجِي سَحَابًاالإنسانِ الذي لم يزل مُكابرًا خارجًا عن الن نَّ اللََّّ

َ
رَ أ

َ
مْ ت

َ
ل
َ
  أ

ّ
ألم تر بأن

 تحتملُ العلم أو 
ُ
 من البحار؟ والرّؤية

ً
 شاء بعد أن تصاعدَ بُخارا

ُ
الله هو من يسُوق السّحاب إلى حيث

،لتقرير هذه الحقيقة، و"يُزجي" من الإزجاء وهو الإبصار، والخ طابُ لغيرِ محدّدٍ، والاستفهامُ تقريريٌّ

 "
ٌ
 مزجاة

ٌ
يءِ ودفعُه برفقٍ ومنهُ: "بضاعة

ّ
 الش 

ُ
هُ سوق

َ
 بَيْن

ُ
ف ِ

ّ
ل
َ
مَّ يُؤ

ُ
 السّحابِ بعضهُ  ث

َ
ثمَّ يضمُّ شتات

 على تعظيمِ الصّانعِ؛ 
ٌّ
صنيعِ حث

ّ
عبيرُ بـ"ثمّ" تنويهٌ إلى المدّةِ التي إلى بعضٍ، وفي تفصيلِ مراحلِ الت

ّ
والت

عهّدِ والمداومة 
ّ
ي؛ وبديعَ القدرةِ في الت

ّ
امًاتحكي عجيبَ الحكمةِ في الإنشاءِ المتأن

َ
هُ رُك

ُ
مَّ يَجْعَل

ُ
ثمَّ يجعلُ  ث

السّحاب طبقاتٍ بعضُها فوق بعضٍ بأن يرفع السّافل إلى العالي ويحدَّ العالي ليجتمع معه السّافل، 

يءِ على بعضه و"
ّ

راكم وهو جمعُ الش 
ّ
لِهِ رُكامًا" بمعنى: مركوم من الت

َ
رُجُ مِنْ خِلا

ْ
 يَخ

َ
وَدْق

ْ
رَى ال

َ
ت
َ
ومن  ف

لٍ كجملٍ 
َ
ل
َ
 عموم الغيثِ، وخِلال جمعُ خ

ُ
شاهدُ الماء الخفيف ينزلُ قطراتٍ، والودق

ُ
السّحابِ المركوم ت

عقيب تنبيهٌ إلى حالةٍ عجيبةٍ حاصلة 
ّ
توق، واستعمالُ فعل الرّؤيةِ مع فاءِ الت

ُ
توح والف

ُ
وجِمالٍ وهي الف

حظة التي تش
ّ
م السّحبِ؛ وهي الل

ُ
عُ ابتداء الغيثِ، اهتمَّ غير بعيدة عن زمان تراك

ّ
رئبُّ فيها الِعناق تتطل

 بتسجيلِها بطريقةٍ جميلةٍ 
ُ
مَاءِ مِنْ جِبَالٍ فِيهَا مِنْ بَرَدٍ القرآن ِلُ مِنَ السَّ

ّ
ز
َ
لُ بَرَدًا من السّحابِ  وَيُن

ّ
كما يُنز

ه: "من السّماء" بعد ذكرِ الإنزالِ تخييلٌ لصور 
ُ
ه كان العظيمِ الذي بلغ حجم الجبالِ، وقول

ّ
ةِ الإنزالِ بأن

 عن الكثرةِ؛ كما يُقال: فلانٌ له جبالٌ من متاعِ 
ٌ
ه كناية

ّ
" بأن

ً
سّر "جبالا

ُ
، وف

ً
ا ولو شاء لِنزله جبالا

ً
لطيف

 
ٌ
الثة فصلة

ّ
انية لبيانِ الابتداءِ وأمّا الث

ّ
 في السّماء، و"من" الِولى والث

ٌ
ا، و"فيها" أي جبالٌ كائنة

َ
كذ

أكيد 
ّ
يُصِيبُ بِهِ للت

َ
اءُ ف

َ
روعهم ودوابّهم  مَنْ يَش

ُ
اسِ فيتساقط على ز

ّ
فيُصيبُ بالبَرَدِ من شاء من الن

نويه إلى 
ّ
 ذكرِ هذا في سياقِ الامتنانِ هو الت

ُ
 الإصابةِ شائعٌ فيما هو مكرُوهٌ؛ ومناسبة

ُ
سهم، وإطلاق

ُ
وأنف

اءُ المنة الخاصلة بصرفِ ذلكم المكرُوه 
َ
هُ عَنْ مَنْ يَش

ُ
فلا يُصيبُه،  البَرَدَ عمّن شاءَ  ويُبعدُ  وَيَصْرِف



 

 

74 

هما 
ُ
 وقد يطولُ الضّرُّ وقد تتقاربُ أحوال

ُ
قت هنا بحكمتِه فقد يطولُ الامتنان

ّ
 تعل

ُ
ا والمشيئة

َ
ادُ سَن

َ
يَك

بْصَارِ 
َ ْ
هَبُ بِالِ

ْ
 نحو السّحاب، والسّنا  بَرْقِهِ يَذ

ُ
ذ أبصارَ من يحدّق

ُ
يكادُ ضوءُ برقِ السّحبِ الكثيفةِ يأخ

رِ ما بلا همزةٍ 
ّ
معان، وأشار إلى هذا دفعًا لاستحضارِ تلك الآيات العجيبةِ من خلالِ تذك

ّ
  الضّوءُ والل

أمّلِ 
ّ
 بلبابِ عقلِه يدعُوه إلى الت

ُ
 يأخذ

ُ
 المتعوّد على نزولِ المطرِ لا يزالُ البرق

ّ
 الِنظار؛ فإن

َ
ه أن يلفت

ُ
شأن

هَارَ فيه  يْلَ وَالنَّ
َّ
ُ الل بُ اللََّّ ِ

ّ
ل
َ
تاءِ والصّيفِ والله ج يُق

ّ
 الش

َ
 وقصرًا بين

ً
يل والنّهار مختلفينِ طولا

ّ
عل الل

قليبِ 
ّ
جدّد، وعبّر بالت

ّ
ومتعاقبينِ بإيلاجِ أحدِهما في الآخرِ يومًا بعدَ يومٍ، وجاء بالمضارعِ تصويرًا لذلك الت

، ولعلَّ المراد من ذكرِ هذا هنا  طيفةِ لتقليبِ ش يءٍ مادّيٍّ
ّ
 كلَّ تلك على سبيلِ الاستعارةِ الل

ّ
نويهُ بأن

ّ
الت

بات المناخيّة 
ّ
قل

ّ
 لجريانِ الت

ٌ
بْصَارِ الِحوال مناط

َ ْ
ولِي الِ

ُ
 لِِ

ً
عِبْرَة

َ
لِكَ ل

َ
وفي نزولِ الودقِ والبَرَدِ  إِنَّ فِي ذ

 بهم فهم المنتفعون 
ً
كرِ إشادة

ّ
 المنعم المتفضّل، وخصّهم بالذ

َ
ون من خلالها قدرة

ُ
دروسٌ للمتأمّلين يعرف

 في أغراضِها بالعبر، وال
ٌ
حدة

ّ
 عبرهُ مت

ّ
نكيرِ؛ لعلّ وراءَ ذلك بيان أن

ّ
ه التزمَ ذكر "عبرة" بالإفرادِ والت

ُّ
 كل

ُ
قرآن

غيرُ محدودةٍ في أوصافِها، و"الِبصار" تكرّرت في هذه الآيات مرّتينِ، مرة بمنى البصر بالعين، ومرة بمعنى 

 
  به الكلامُ وحَسُن.إبصار القلب والعقل لمعنيينِ، فحصل بذلك جناسٌ تامٌّ رقَّ

 إلى آيةِ الخلقِ من ماءٍ 
ُ
ةٍ مِنْ مَاءٍ وبمناسبة بسطِ آية إنزالِ الماء يعطف لَّ دَابَّ

ُ
قَ ك

َ
ل
َ
ُ خ والله  وَاللََّّ

لّ حيوانٍ يدبّ على الِرضِ أو ما في حُكمها كسُطوح الجبالِ وقاعِ البحارِ أخرجه من أصلٍ واحدٍ 
ُ
أخرج ك

ناسُلِ؛ هو الماء، فهو يحتل المكا
ّ
 المراد به ماءُ الت

ّ
اهرُ أن

ّ
نة الِولى في مادة الخلق لكل ما على الِرض، والظ

ا على غيرِ هذا الِصل، 
ً
فالحُكم باعتبارِ المجموعِ لا الِفراد؛ فلا يعارضُه خلقُ نبيٍّ أو إخراجُ حيوان شذوذ

 لذكرِ اختلافِ الدّبيبِ 
ً
مِنْهُمْ مَنْ يَمْ واختار اسم "دابّة" توطئة

َ
ى ف

َ
ي عَل نِهِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْش ِ

ْ
ى بَط

َ
ي عَل ش ِ

رْبَعٍ 
َ
ى أ

َ
ي عَل يْنِ وَمِنْهُمْ مَنْ يَمْش ِ

َ
 على بطنِه كالِفعى ومنها ما يسيرُ معتمدًا  رِجْل

ُ
فمن الحيوانات ما يزحف

يّور ومنها ما يمش ي على أربعةِ قوائم كالِنعام، وأطنب في الكلامِ إم
ّ
ا في على رجلينِ كالإنسانِ والط

ً
عان

 بما هو أظهرُ في القدرة وهو المش يُ بغيرِ آلةٍ ثمَّ القيامُ على رجلينِ ثمَّ على 
َ
استحضارِ تلك الِنواع، وبدأ

تِها ولِنّها تندرجُ في: 
ّ
ذكر لقل

ُ
كر من الِرجل لم ت

ُ
اءُ أربعٍ، وثمّة أقسامٌ بغيرِ ما ذ

َ
ُ مَا يَش قُ اللََّّ

ُ
ل
ْ
يُبدعُ الله  يَخ

و 
ُ
قاتِ كيفما شاء إبداعًا لا يُضاهيه إبداعٌ ولا يُرى فيه خللٌ ولا نقصانٌ، وذكر الخلق من أنواعِ المخل

جدّد، والتزم 
ّ
 إلى قدرته في الاستمرارِ والت

ً
الِول بالماض ي تنويهًا بقدرةِ الإيجاد ثمّ جاءَ بالمضارعِ إشارة



 

 

75 

ا لاسم المبدع الِعظم في الِذهان 
ً
َ بإظهار لفظِ الجلالةِ إثبات دِيرٌ إِنَّ اللََّّ

َ
يْءٍ ق

َ
لِّ ش 

ُ
ى ك

َ
 الله   عَل

ّ
وإن

 
ٌ
 ففي كلٍّ منها خِلقة

ٌ
 أنواعٌ عامّة

َّ
صاحب القدرةِ المطلقة لخلقِ ما لا تعلمون، وما تلكم الِقسامُ إلا

 بدايته 
ُ
 كيفيّة

ُ
حص ى من حيث

ُ
 من المش يِ لا ت

ٌ
 تفرّعت عنها هيئاتٌ كثيرة

ً
ا وكسوة

ً
 حجمًا ولون

ٌ
مختلفة

 المش يِ ومدّته الزّمنيّة ومكانه البيئيّ الملائم وغيرُ ذلك. ووقتُها ثمّ سرعة 

 ذلكم المبدع هو نفسُه منزلُ الآياتِ القرآنيّة 
ّ
رُ بأن

ّ
ا يذك

ً
وبعد عرض هذهِ الآياتِ المليئة رُوحًا وإيمان

 للإقبال عليها 
ً
اتٍ دعوة

َ
ن ا آيَاتٍ مُبَيِّ

َ
ن
ْ
زَل
ْ
ن
َ
دْ أ

َ
ق
َ
ولقد أنزلنا إليكم آياتٍ فيها إيضاحُ طريقكم إلى الهدى  ل

 مَن لم يُؤمن بها فالله لا يهديه 
ّ
ها إيجادُها؛ يُشيرُ بأن

ُ
 الكونيّة وإنزال

ُ
 هنا الآيات

ُ
فتمسّكوا بها، أو الآيات

 من خلالها 
َّ
 إلا

ً
هُ لم يجعل هداية

ّ
قِ لِن

َ
ى صِرَاطٍ مُسْت

َ
اءُ إِل

َ
ُ يَهْدِي مَنْ يَش والله هو الذي يهدي  يمٍ وَاللََّّ

 من أراد هدايته إلى سبيلِه القويم الموصل إلى رضوانِه.

اعة .26
ّ
 ذمُّ المنافقين على المخالفةِ ومدحُ المؤمنين على الط

 
َ
ول
ُ
لِكَ وَمَا أ

َ
رِيقٌ مِنْهُمْ مِنْ بَعْدِ ذ

َ
ى ف

َّ
وَل

َ
مَّ يَت

ُ
ا ث

َ
عْن

َ
ط
َ
سُولِ وَأ ِ وَبِالرَّ

ا بِالِلَّّ
َّ
 آمَن

َ
ون

ُ
ول

ُ
 )وَيَق

َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
( 47ئِكَ بِالم

( 
َ
رِيقٌ مِنْهُمْ مُعْرِضُون

َ
ا ف

َ
مَ بَيْنَهُمْ إِذ

ُ
ِ وَرَسُولِهِ لِيَحْك

ى اللََّّ
َ
ا دُعُوا إِل

َ
يْهِ 48وَإِذ

َ
وا إِل

ُ
ت
ْ
حَقُّ يَأ

ْ
هُمُ ال

َ
نْ ل

ُ
 يَك

ْ
( وَإِن

( 
َ
عِنِين

ْ
 49مُذ

ْ
ن
َ
 أ

َ
ون

ُ
اف

َ
مْ يَخ

َ
ابُوا أ

َ
مِ ارْت

َ
وبِهِمْ مَرَضٌ أ

ُ
ل
ُ
فِي ق

َ
ئِكَ هُمُ ( أ

َ
ول
ُ
هُ بَلْ أ

ُ
يْهِمْ وَرَسُول

َ
ُ عَل  اللََّّ

َ
 يَحِيف

( 
َ
ون

ُ
الِم

َّ
ا وَ  (50الظ

َ
وا سَمِعْن

ُ
ول

ُ
 يَق

ْ
ن
َ
مَ بَيْنَهُمْ أ

ُ
ِ وَرَسُولِهِ لِيَحْك

ى اللََّّ
َ
ا دُعُوا إِل

َ
 إِذ

َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
وْلَ الم

َ
 ق

َ
ان

َ
مَا ك

َّ
ا إِن

َ
عْن

َ
ط
َ
أ

( 
َ
لِحُون

ْ
ف
ُ ْ
ئِكَ هُمُ الم

َ
ول
ُ
 )( وَمَ 51وَأ

َ
ائِزُون

َ
ف
ْ
ئِكَ هُمُ ال

َ
ول
ُ
أ
َ
هِ ف

ْ
ق
َّ
َ وَيَت شَ اللََّّ

ْ
هُ وَيَخ

َ
َ وَرَسُول ( 52نْ يُطِعِ اللََّّ

 َ  إِنَّ اللََّّ
ٌ
ة
َ
 مَعْرُوف

ٌ
اعَة

َ
سِمُوا ط

ْ
ق
ُ
 ت

َ
لْ لا

ُ
رُجُنَّ ق

ْ
يَخ

َ
مَرْتَهُمْ ل

َ
 أ
ْ
ئِن

َ
يْمَانِهِمْ ل

َ
ِ جَهْدَ أ

سَمُوا بِالِلَّّ
ْ
ق
َ
أ  وَ

َ
ون

ُ
عْمَل

َ
بِيرٌ بِمَا ت

َ
 خ

مْ 53)
ُ
ت
ْ
ل مْ مَا حُمِّ

ُ
يْك

َ
لَ وَعَل يْهِ مَا حُمِّ

َ
مَا عَل

َّ
إِن
َ
وْا ف

َّ
وَل

َ
 ت
ْ
إِن

َ
سُولَ ف طِيعُوا الرَّ

َ
َ وَأ طِيعُوا اللََّّ

َ
لْ أ

ُ
طِيعُوهُ ( ق

ُ
 ت
ْ
 وَإِن

( 
ُ
بِين

ُ ْ
 الم

ُ
غ

َ
بَلا

ْ
 ال

َّ
سُولِ إِلا ى الرَّ

َ
دُوا وَمَا عَل

َ
 . (54تَهْت

 لاستيعابِ 
َ
وحيد يتعرّضُ إلى الحديثِ عن المنافقين

ّ
وفي خضمِّ الدّعوةِ إلى الإيمانِ وبسطِ دلائلِ الت

اسِ مع الدّعوة 
ّ
اأحوالِ الن

َ
عْن

َ
ط
َ
سُولِ وَأ ِ وَبِالرَّ

ا بِالِلَّّ
َّ
 آمَن

َ
ون

ُ
ول

ُ
عُون الإيمان  وَيَق ومن شأنهم أنّهم يدَّ

عُون لِوامرِه مجتنبُون لنواهيه، وعودُ الضّميرِ في "يقولون" ويدّعون أنّهم مطي بالله تعالى ورسُوله 

إلى غيرِ مذكورٍ كثيرٌ في القرآنِ إذا عُلم من سابِق السّياقِ أو كان له من دلالة المقام شاهدٌ، وعبّر 



 

 

76 

وا عليه  رِيقٌ مِنْهُمْ مِنْ بَ بالمضارعِ"يقولون" لإفادة أنّهم كرّرُوا ذلك وأصرُّ
َ
ى ف

َّ
وَل

َ
مَّ يَت

ُ
لِكَ ث

َ
لكن إذا  عْدِ ذ

اعة، واستعمل 
ّ
 منهم بعد إعلانهم السّمع والط

ٌ
ا وأطعنا" أعرضَت جماعة

ّ
لبُوا لمقتض ى قولِهم: "آمن

ُ
ط

 البعيدِ"ذلك" للقريبِ إعظامًا لِمرِ مخالفةِ القولِ للعملِ 
َ
 إشارة

َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
ئِكَ بِالم

َ
ول
ُ
وليس أولئكَ  وَمَا أ

ه لم يكن 
ّ
 لِن

ً
 حقيقة

َ
 القولِ. بمؤمنين

ُّ
 حظ

َّ
 لهم من الإيمانِ إلا

ريب وعدم إيمانهم بقولِه: 
ُ ْ
يهم الم

ّ
 تول

َ
مَ بَيْنَهُمْ وبيّن

ُ
ِ وَرَسُولِهِ لِيَحْك

ى اللََّّ
َ
ا دُعُوا إِل

َ
وإذا ناداهم  وَإِذ

ةِ رسُوله 
ّ
وا فيها المؤمنون إلى الاحتكامِ إلى كتابِ الله وسن

ُ
ؤونهم التي اختلف

ُ
 ليقض ي الرّسُول في ش

ِ على الاحتكامِ إلى الرّسُول 
ّ
ه يصدر عن الله؛  بينهم، وذكر الدّعوة إلى الله لزيادةِ الحث

ّ
ما دام أن

 يسمّى الله 
ّ
م" إلى الرّسُول لِنَّ حُكمه حُكم الله وهو أقربُ مذكورٍ ولئلا

ُ
والِحسنُ عودُ ضمير "يحك

 والرّسُول بضميرٍ واحدٍ 
َ
رِيقٌ مِنْهُمْ مُعْرِضُون

َ
ا ف

َ
 منهم يبتعدُون عن الاحتكامِ إلى  إِذ

ً
 جماعة

َ
رأيت

 فحُكمه 
َ
هم إذا كانوا مُبطلين وا أنَّ الحُكم سيكون  رسُوله، لعلمهم أنَّ

ُّ
فصلٌ لا يميلُ إليهم أو شك

ضدّهم فيحترزون بالإعراض، واستعمل "إذا" الدّالة على المفاجأةِ لتقرير أنّهم لا يتريّثون في الإعراض 

 الاحتكام  بعد الدّعوةِ إلى
َ
عِنِين

ْ
يْهِ مُذ

َ
وا إِل

ُ
ت
ْ
حَقُّ يَأ

ْ
هُمُ ال

َ
نْ ل

ُ
 يَك

ْ
ا بحقٍّ  وَإِن

ً
ق
ّ
وإذا كان أمرُ الاحتكامِ متعل

هم، وعبّر  يعُود إليهم بادرُوا إلى طلبِ الاحتكامِ لاستردادِ ما فاتهم لعلمِهم بأنَّ الرّسُول 
ّ
يضمنُ حق

يّة تنويهًا بأنَّ الحقَّ غالبً 
ّ
ك

ّ
هُم أهلُ باطلٍ، و"إليهِ" عائدٌ إلى الرّسُول بـ"إن" الش

َ
 لهم ف

ُ
أو  ا لا يكون

 لجلبِه 
ً
عُون مكابرة

ّ
 الخضوع؛ ووجههُ أنّهم ستطمئنُّ قلوبُهم مادام الحقُّ لهم ولا يتصن

ُ
الحقّ، والإذعان

 ٌوبِهِمْ مَرَض
ُ
ل
ُ
فِي ق

َ
 لحقٍّ لهم؛ قد  أ

َّ
ون إلا

ُ
ون عن حُكم الرّسُول ولا يأت  يفرُّ

َ
وبهم بمرضِ أحين

ُ
أصيبت قل

ه الِخطر، 
ّ
فاقِ لِن

ّ
 بالن

َ
عير لفسادِ القلبِ بش يءٍ معنويٍّ هو الكفر الباطن، وبدأ

ُ
فاقِ؟ والمرض است

ّ
الن

بوت؛ ثمّ زادَ: 
ّ
ابُواوعبّر عنه بالجملة الاسميّة لإفادةِ الث

َ
مِ ارْت

َ
وا في صلاحيّةِ حُكم الرّسُول؟  أ

ّ
أم شك

وا في نبوّته 
ُّ
هُ والإسلام؟  وقيل: أم شك

ُ
يْهِمْ وَرَسُول

َ
ُ عَل  اللََّّ

َ
 يَحِيف

ْ
ن
َ
 أ
َ
ون

ُ
اف

َ
مْ يَخ

َ
ون من  أ  يفرُّ

َ
أم حين

لاثة 
ّ
 الجورُ والاعتداء، والاستفهامات الث

ُ
عُون ظلمًا من جهتِهما؟ والحيف

ّ
حُكم الله ورسُولِه يتوق

 
ّ
عجيبِ من حالِهم مع ما تضمّنته من الإقرار وكأن

ّ
هم والت لوبهم مرضٌ للمبالغة في ذمِّ

ُ
ه قال: بل في ق

وا في حُكم الرّسُول 
ُّ
هم في الرّسُول  وشك

ّ
 شك

ّ
 إلى أن

ً
لم منه، وذكر الله والرّسُول إشارة

ّ
عُوا الظ

ّ
وتوق

هم في الله 
ّ
 كان بسبب شك

َ
ون

ُ
الِم

َّ
ئِكَ هُمُ الظ

َ
ول
ُ
ون على شرعِ  بَلْ أ

ُ
وفي الحقيقةِ أولئكَ هم الذين يحيف



 

 

77 

 م الله؛ والله ورسُوله 
َ
هُ ليس ثمّة

ّ
 وكأن

ً
هان عن الحيفِ، وعبّر بصيغةِ القصرِ"هم الظالمون" مبالغة

ّ
نز

لم. 
ّ
 ظالمٌ غيرهُم وهم الكاملون في الظ

 الِصل الذي ينبغي أن يكون عليهِ 
ُ
رغيبِ أو العكس يُبيّن

ّ
رهيبِ بالت

ّ
وعلى عادةِ القرآنِ في إتباعِ الت

مَ بَيْنَهُمْ أهلُ الإيمانِ إذا طلبُوا للاحتكامِ 
ُ
ِ وَرَسُولِهِ لِيَحْك

ى اللََّّ
َ
ا دُعُوا إِل

َ
 إِذ

َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
وْلَ الم

َ
 ق

َ
ان

َ
مَا ك

َّ
لا  إِن

ف 
ّ
 إذا نودوا إلى الاحتكامِ بشرعِ الله ورسُوله في أمورِهم الدّينيّةِ أو الدّنيويّة، ووظ

َ
 المؤمنين

ُ
 شأن

ُ
يكون

 لقولِ المنافقين أسلوب الحصرِ مع تقديمه للخبرِ"قولَ" اهتمامًا بق
ً
ولِ المؤمنين الصّادق مقابلة

االسّالف 
َ
عْن

َ
ط
َ
ا وَأ

َ
وا سَمِعْن

ُ
ول

ُ
 يَق

ْ
ن
َ
 أن يقولوا سمعنا دعوتكم إلى الاحتكام واستجبنا لها، فنفوا  أ

َّ
إلا

اعة، ولفظا )السّمع 
ّ
هم إلى الاحتكامِ بإعلانِ الط

َ
وا إقبال

ُ
بالسّماعِ أنّهم كرِهُوا ما دُعوا إليهِ وأثبت

اعة( جَرَيَا مجرى المثلِ في تصويرِ الاستجابةِ الحقيقيّة، وليس المرادُ هنا حقيقة الإخبارِ بل أتبعَ 
ّ
والط

ا لكانوا على هذا الوصف 
ًّ
 أولئك مؤمنين حق

َ
هُ لو كان

ّ
ا آخر بأن

ً
وبيخ السّابقَ توبيخ

ّ
ئِكَ هُمُ الت

َ
ول
ُ
وَأ

 
َ
لِحُون

ْ
ف
ُ ْ
ومن يلتزم الاحتكام إلى شرعِ الله ورسُوله فأولئك هم أهلُ الفلاحِ الحقيقيّون، واستعمل  الم

 البعيد تفخيمًا لشأنِهم 
َ
هُ إشارة

َ
َ وَرَسُول والذي يطيعُ الله ورسُوله بالتزامِ جميعِ الِوامر  وَمَنْ يُطِعِ اللََّّ

ا كانت  هِ أيًّ
ْ
ق
َّ
َ وَيَت شَ اللََّّ

ْ
 مقامَ الله وَيَخ

ُ
بِ كلِّ ما حرّمه مهما ويخاف

ّ
قي عذابه بتجن

ّ
 خوف إجلال، ويت

لاثةِ لإفادةِ شرطِ الدّوام على ذلك 
ّ
 كان، وعبّر بالمضارعِ في الِفعالِ الث

َ
ائِزُون

َ
ف
ْ
ئِكَ هُمُ ال

َ
ول
ُ
أ
َ
 ف

 فالجامعُون لتلك الخصال هم أهلُ الفوزِ الحقيقيّون، وأوردَ صيغتينِ لمدحِ أهلِ الإيمانِ بالفلاحِ ثمّ 

فاق.
ّ
 الفوزِ في تعبيرٍ تضمّن إطنابًا تقريرًا وتأكيدًا لفلاحهم وفوزِهم بعدَ أن ذمّ أهل الن

وهذه الآية تقرر قانون النجاة من عذاب الله، وأنه لا يكون إلا بطاعة الله ورسوله والخوف من 

اقبته  الله ومر

وا إ
ُ
ون بتلك المذمّةِ العظيمة أقبل

ُ
ون لا يقبل

ُ
ا كان المنافق

ّ َ
ون له بأنّهم معهُ  لى الرّسُول ولم

ُ
يُعلن

ون لِمرٍ أعظم من الاحتكامِ  رُجُنَّ وهم مستعدُّ
ْ
يَخ

َ
مَرْتَهُمْ ل

َ
 أ
ْ
ئِن

َ
يْمَانِهِمْ ل

َ
ِ جَهْدَ أ

سَمُوا بِالِلَّّ
ْ
ق
َ
أ   وَ

َ
حلف

ا: والله إذا أمرتنا أيّها الرسُول بالخرُوج إلى الدّعوةِ إلى الله وا
ً
ظ

ّ
ا مغل

ً
لجهادِ في سبيله المنافقون بالله حلف

 
ُ
اقة، والآية

ّ
 لك، وحكى قسمهم بالغائبِ"أقسموا" احتقارًا لهُ، والجَهْدُ منتهى الط

ً
لنخرجنّ طاعة

كرير ليُوهموا بأنّهم 
ّ
سهم بالت

ُ
ى أتعبُوا أنف

ّ
سهم في الِيمان؛ أي كرّرُوها حت

ُ
بتقديرِ: جاهدينَ أنف



 

 

78 

ون، وهذا بطريقِ الاستعارة لحالِهم بحالِ المجهدِ 
ُ
ٍ عليهِ صادق

ّ
سِمُوا نفسه بعملٍ شاق

ْ
ق
ُ
 ت

َ
لْ لا

ُ
قل  ق

ِ عن  لهم أيّها الرّسُول 
ّ
هيُ صالحٌ لبيانِ طلبِ الكف

ّ
اعةِ، والن

ّ
وا بالِيمانِ الكاذبةِ على الط

ُ
لا تحلف

ه لا جدوى للقسمِ على هذه 
ّ
 لقيمتِها، أو أن

ً
إعادةِ الحلفِ؛ أو لتسويةِ حالِ الحلفِ بعدمها إهمالا

اعةِ، 
ّ
وا به الط

ُ
ف
ّ
كل

ُ
قسموا على الخرُوج فلمّا ت

ُ
هيُ على حقيقته أي لا ت

ّ
 أو الن

ٌ
ة
َ
 مَعْرُوف

ٌ
اعَة

َ
  ط

ّ
فإن

، أو 
ٌ
 معرُوفة

ٌ
كم طاعة

ُ
 حدَّ الادّعاء، وفي الكلامِ تقديرُ: طاعت

ُ
اسِ بأنّها لا تتجاوز

ّ
 بين الن

ٌ
طاعتكم معرُوفة

، وفي "معرُ 
ٌ
 لا أيمانٌ كاذبة

ٌ
 معروفة

ٌ
ى الواجبُ عليكم طاعة

ّ
 حت

ٌ
اقعة تيجةِ عن سببِها أي و

ّ
وفة" تعبيرٌ بالن

عرف 
ُ
 ت

َ
ون

ُ
عْمَل

َ
بِيرٌ بِمَا ت

َ
َ خ  عن  إِنَّ اللََّّ

َ
 المخاطبين

ّ
د الكلام لِن

ّ
لعٌ على أعمالِكم، وأك

ّ
إنَّ الله مط

 "فعيل" للدّلالةِ على المبالغة. 
َ
ون، واستعمل صيغة

ُ
 مضمونه غافل

اعةِ: بدعاءِ جمي ثمّ يأمرُ الله رسُوله 
ّ
طِيعُوا عِ الذينَ ادّعوا الإيمان إلى الط

َ
َ وَأ طِيعُوا اللََّّ

َ
لْ أ

ُ
ق

سُولَ  بالاستجابةِ  أطيعُوا الله وأخلصُوا له الِعمال وأطيعُوا رسُوله  قل لهم أيّها الرّسُول  الرَّ

ما يُطاع لكونه لِمرِه، وكرّر "قل" 
ّ
ه إن

ّ
اعتين، ولم يقل لهم: أطيعُوني ليبيّن لهم بأن

ّ
اهتمامًا بتينِك الط

نويهِ إلى استقلالِ 
ّ
أكيدِ والت

ّ
اعةِ من الت

ّ
 لله؛ هذا مع ما في تكريرِ الِمرِ بالط

ٌ
ه طاعة

ُ
؛ وطاعت

َّ
 ليسَ إلا

ً
رسُولا

انية. 
ّ
اعةِ الِولى عن الث

ّ
 الط

ه للرّسُو  ويخاطب الله الناس عموما أو المنافقين خصوصا بما تضمّن  ل وينتهي القول الموجَّ

وْاتهديدًا بقولِه: 
َّ
وَل

َ
 ت

ْ
إِن

َ
وا،  ف

ّ
ه: تتول

ُ
اعةِ، والفعلُ مضارعٌ بحذفِ تاءٍ وأصل

ّ
عرضُوا عن الط

ُ
فإن ت

 استحضار 
ّ
يهم إلا

ّ
وا" لإفادة معنى: ليس عليك بعد تول

ّ
قِ "تول

َّ
عقيبِ مع حذفِ متعل

ّ
 واستعمل فاء الت

 فتسلَّ ولا تغتمَّ بهم 
ٌ
غ
ّ
ك مبل

َّ
لَ أن يْهِ مَا حُمِّ

َ
مَا عَل

َّ
إِن
َ
ف به أي ليس  ف

ّ
ل
ُ
 الذي ك

ُ
ما على الرّسُول البلاغ

ّ
فإن

بليغ 
ّ
كم، وعبّر بالحملِ على سبيلِ الاستعارةِ تنبيهًا إلى مسؤوليّة الت

ُ
كم ولا معاقبت

ُ
عليهِ مُحاسبت

هر 
ّ
مْ وَعَ العظيمةِ وكأنّها أحمالٌ فوق الظ

ُ
ت
ْ
ل مْ مَا حُمِّ

ُ
يْك

َ
باعِ الوحيِ، أو ما  ل

ّ
موهُ من ات

ُ
فت

ّ
م ما كل

ُ
وعليك

وا 
ُ
بليغ وهم حمّل

ّ
 الرّسُول حمّل الت

ّ
عبير مشاكلة فإن

ّ
ي؛ وعلى هذا ففي الت

ّ
ول

ّ
م من الِوزارِ بسببِ الت

ُ
حُمّلت

 الِوزار. 

 شأنه في الإعراض ثمّ 
ُ
ي ردعًا لمن سبقَ بيان

ّ
ول

ّ
رغيبِ: وقدّم التّهديد على الت

ّ
 بالت

ً
  جاء مقابلة

ْ
وَإِن

دُوا
َ
طِيعُوهُ تَهْت

ُ
طيعُوا رسُولكم مُحمّدا  ت

ُ
فيما يأمرُكم به تحظوا بمنهجِ الهدايةِ الصّحيح  وإن ت



 

 

79 

 المبهم من قولِه: 
ُ
وزوا، ثمّ يبيّن

ُ
لَ وتف يْهِ مَا حُمِّ

َ
مَا عَل

َّ
إِن
َ
ول:  ف

ُ
 فيق

ُ
غ

َ
بَلا

ْ
 ال

َّ
سُولِ إِلا ى الرَّ

َ
 وَمَا عَل

ُ
بِين

ُ ْ
 الم

بليغ لكم، وما دامَ 
ّ
ما عليهِ أن يجتهدَ في الت

ّ
وليس على الرّسُول أمرُ هدايتِكم إذا لم تجتهدُوا في طلبها وإن

بليغ.
ّ
 أيّ رسُولٍ في الت

ُ
ه قال: هكذا شأن

ّ
هُ سبقَ السّياق بهذا فيحسُن أن يعمَّ المعنى هنا؛ كأن

ّ
 أن

 على الدّين وال .27
َ
مكين لمن حافظ

ّ
 تّهوينُ من الكافرينالوعدُ بالت

 
َّ
 ال

َ
ف

َ
ل
ْ
خ
َ
مَا اسْت

َ
رْضِ ك

َ ْ
هُمْ فِي الِ نَّ

َ
لِف

ْ
خ
َ
يَسْت

َ
الِحَاتِ ل وا الصَّ

ُ
مْ وَعَمِل

ُ
ك
ْ
وا مِن

ُ
ذِينَ آمَن

َّ
ُ ال ذِينَ مِنْ وَعَدَ اللََّّ

هُمْ مِنْ  نَّ
َ
ل يُبَدِّ

َ
هُمْ وَل

َ
ى ل ض َ

َ
ذِي ارْت

َّ
هُمْ دِينَهُمُ ال

َ
نَّ ل

َ
ن ِ
ّ
يُمَك

َ
بْلِهِمْ وَل

َ
 بِي ق

َ
ون

ُ
رِك

ْ
 يُش

َ
نِي لا

َ
ا يَعْبُدُون

ً
مْن

َ
وْفِهِمْ أ

َ
بَعْدِ خ

( 
َ
ون

ُ
اسِق

َ
ف
ْ
ئِكَ هُمُ ال

َ
ول
ُ
أ
َ
لِكَ ف

َ
رَ بَعْدَ ذ

َ
ف
َ
يْئًا وَمَنْ ك

َ
سُولَ 55ش طِيعُوا الرَّ

َ
 وَأ

َ
اة
َ
ك وا الزَّ

ُ
آت  وَ

َ
ة

َ
لا قِيمُوا الصَّ

َ
أ ( وَ

( 
َ
رْحَمُون

ُ
مْ ت

ُ
ك
َّ
عَل

َ
 56ل

َ
ف
َ
ذِينَ ك

َّ
حْسَبَنَّ ال

َ
 ت

َ
صِيرُ )( لا

َ ْ
سَ الم

ْ
بِئ
َ
ارُ وَل

َّ
وَاهُمُ الن

ْ
رْضِ وَمَأ

َ ْ
 .(57رُوا مُعْجِزِينَ فِي الِ

وبعد عرضِ جملةٍ من الآدابِ الحضاريّةِ إلى أن انتهى بوجوبِ طاعةِ الله والرّسُول يأتي إلى نتيجة 

 في الِرضِ 
ُ
مكين

ّ
 والت

ُ
 التزام ذلك وهي الاستخلاف

ُ
ذِينَ آمَن

َّ
ُ ال الِحَاتِ وَعَدَ اللََّّ وا الصَّ

ُ
مْ وَعَمِل

ُ
ك
ْ
 وا مِن

وا منكم بإخلاصٍ حول رايةِ الإيمانِ واجتهدُوا في الِعمالِ المرضيّة، وقدّم 
ُّ
أعطى الله وعدًا للذين التف

 بالامتنانِ وبعث المسرّةِ في قلوبهم،
ً
 الوعدُ  25"منكم" تعجيلا

ُ
ف

ّ
 العموم الغالب فلا يتخل

ُ
وشملتِ الآية

 بسببِ تقصيرٍ من ال
َ
وفيقُ بين

ّ
ها: الت

ُ
 من أسبابِ النّهوضِ الحضاريِّ أوّل

ً
رت مجموعة

ّ
 سط

ُ
بعضِ، والآية

ذِينَ مِنْ الجهدِ الرّوحيِّ الخالص والعملِ الميدانيّ الصّالح 
َّ
 ال

َ
ف

َ
ل
ْ
خ
َ
مَا اسْت

َ
رْضِ ك

َ ْ
هُمْ فِي الِ نَّ

َ
لِف

ْ
خ
َ
يَسْت

َ
ل

بْلِهِمْ 
َ
ح بهِ أحوالُ وعدَهم بالاستخلافِ في الِرضِ، وذلك بجعلِ كلٍّ  ق

ُ
 منهم يقوم بأمرٍ ارتضاهُ الله له تصل

قدّمِ الحضاريِّ فيقووا ويُنصرُوا على 
ّ
هم أسبابَ العزِّ ويُعطِيهم مقاليدَ الت

ُ
العبادِ؛ وبمجموعِ ذلك يُورث

أعدائهم؛ كما فعل مع أسلافِهم المؤمنين عبر تاريخِ البشريّةِ كبني إسرائيل بعد هلاكِ فرعون، والمرادُ 

 با
ُ
اءُ في الفعلِ"ليستخلفنهم" للمبالغةِ، والجملة

ّ
 والت

ُ
، والسّين لِرضِ ما وسعهم الوصول إليه بلا حدٍّ

د الِفعال الآتية تقريرًا لتنفيذِ الوعدِ 
ّ
ه أك

ّ
 بقسمٍ مقدّرٍ أي: والله ليستخلفنّهم، كما أن

ٌ
دة

ّ
نَّ مؤك

َ
ن ِ
ّ
يُمَك

َ
وَل

هُمْ 
َ
ى ل ض َ

َ
ذِي ارْت

َّ
هُمْ دِينَهُمُ ال

َ
  ل

ّ
نُ لهم في الِرضِ لإقامةِ دينِهم "الإسلام" الذي اختارهُ لهم، وأن

ّ
هُ سيُمك

                                                           

 

 



 

 

80 

هُ صرحٌ مادّيٌ يجدُهُ المؤمنون؛ واستعار 
ّ
ا في مكانٍ؛ فهو تمثيلٌ للإسلامِ كأن يءِ مستقرًّ

ّ
 جعلُ الش 

ُ
مكين

ّ
والت

دّم "لهم" إظهارًا هذا لتوسّعِ الدّينِ لجامعِ زوالِ الخوفِ من الاضمحلال بالرّسوخِ أو الانتشارِ، وق

اللامتنانِ، وأضاف الدّين لهم لتشريفِهم به وتشريفِه بهم 
ً
مْن

َ
وْفِهِمْ أ

َ
هُمْ مِنْ بَعْدِ خ نَّ

َ
ل يُبَدِّ

َ
هُ سينزعُ  وَل

ّ
وأن

تينِ، 
ّ
 إلى من

ُ
ة
ّ
عنهم كلَّ أسبابِ الخوفِ التي كانت سببًا لضعفِهم ويجعلهم آمنين؛ وعبّر بهذا لتتعدّدَ المن

 
َ
 الخوف

َ
 وأضاف

ً
ا" لتفخيمِ شأنه مقابلة

ً
هُ متقرّرٌ لديهم بطولِه أو هوله، وتنكيرُ "أمن

ّ
 إلى أن

ً
 إليهم إشارة

اسُ فتعملُ 
ّ
ر الِمنِ؛ فبهِ تطمئنُّ الن

ّ
 أوّل مظهرٍ للنّهوضِ الحضاريِّ توف

ّ
ت على أن

ّ
 دل

ُ
بشدّةِ الخوفِ، والآية

 المكاسبُ فتنمو 
ُ
بدعُ؛ وبهِ تحفظ

ُ
 يُ وت

َ
نِي لا

َ
يْئًايَعْبُدُون

َ
 بِي ش

َ
ون

ُ
رِك

ْ
وا  ش

ُ
 لِجل أنّهم كان

ُ
مكين

ّ
ذلك الت

 للاستخلافِ، وعبّر بالمضارعِ 
ً
ون به أحدًا، وتضمّن هذا ثناءً عليهم وتعليلا

ُ
يعبُدون الله وحدهُ لا يُشرك

 الله وعدهُ في عهدِ رسُوله 
َ
قَ بدوامِ رفعهم للدّينِ، ولقد صدق

ّ
 دوامَ تمكينِهم تعل

ّ
وبعضِ  لإفادةِ أن

نَ لعبادِه في الِرض وقهرَ أعداءهُم. 
ّ
 فتراتِ الإسلامِ الزّاهرةِ فمك

كالِ 
ّ
رُ من الفشلِ والات

ّ
لِكَ وبعدَ البشارةِ يُحذ

َ
رَ بَعْدَ ذ

َ
ف
َ
مكينِ  وَمَنْ ك

ّ
 لنعمةِ الت

ُ
والذي لا يعرف

 من الإيمان، وهنا ت
ً
مكينِ بداية

ّ
 إلى كلِّ أسبابِ الت

ٌ
 عائدة

ُ
نويهٌ بأعظمِ أسبابِ سُقوطِ قدرهَا، والإشارة

 الِمم وهو تضييعُ القيمِ الحضاريّةِ التي كانت سببًا للرّفعةِ 
َ
ون

ُ
اسِق

َ
ف
ْ
ئِكَ هُمُ ال

َ
ول
ُ
أ
َ
فأولئكَ هم  ف

هُ لا فاسقَ 
ّ
 وكأن

ً
 على الصّفةِ مبالغة

َ
 من بابِ قصرِ الموصوفين

ُ
الخارجون عن هدى الله، والصّيغة

 غيرهم. 

قُ بهِ الموعودُ ويستمرُّ ثمَّ يُوص ي بالعملِ الذي 
ّ
 يتحق

َ
اة
َ
ك وا الزَّ

ُ
آت  وَ

َ
ة

َ
لا قِيمُوا الصَّ

َ
أ واجتهدُوا يا  وَ

 لِنّهما 
ً
رعت، وذكر العبادتينِ تمثيلا

ُ
أهلَ الإيمانِ في إقامةِ الصّلاةِ كما فرضت وفي أداءِ الزّكاةِ مثلما ش

 بالحفاظ
ُ
وصية

ّ
طِيعُوا على عمومِ الفرائض  ركيزتانِ هامّتان في النّهوض الحضاريّ والمرادُ الت

َ
وَأ

 
َ
رْحَمُون

ُ
مْ ت

ُ
ك
َّ
عَل

َ
سُولَ ل  أن يرحمكم الله  واحرصُوا على طاعةِ الرّسُول  الرَّ

َ
لِّ ما يأمرُكم به راجين

ُ
في ك

 في الدّنيا بحياةٍ طيّبةٍ وفي الآخرةِ بدرجاتٍ عاليةٍ.  

ي الله نبيّهُ 
ّ
 وعدهُ آتٍ مهما تعسّرتِ الِوض ثمّ يُسل

ّ
ذِينَ اعُ وتكالبَت الِعداءُ بأن

َّ
حْسَبَنَّ ال

َ
 ت

َ
لا

رْضِ 
َ ْ
رُوا مُعْجِزِينَ فِي الِ

َ
ف
َ
 بأنَّ أهل الكفر قد ملكوا أمرهم وأعجزوا الله بل الله قادرٌ على  ك

َ
ن
ّ
لا تظن

هُ خطابُ تثبيتٍ محضٍ فأولو الصّلاح  إهلاكهم، والخطابُ للرّسُول 
ّ
بع؛ ولعل

ّ
ويشملُ غيرهُ بالت



 

 

81 

نون 
ّ
وَاهُمُ بقوّةِ الله، وذكر الِرض لاستقصاءِ أحوالِهم فيها في العُدّةِ والعددِ والزّمانِ والمكانِ  متيق

ْ
وَمَأ

صِيرُ 
َ ْ
سَ الم

ْ
بِئ
َ
ارُ وَل

َّ
، وفي الجملةِ تقديرُ  الن

ُ
ارُ الحامية المؤصدة

ّ
وم المشؤوم هو الن

ُ
ومصيرُهم الِبديُّ المحت

 قسم أي: والله لبئس المصيرُ هي.

 استئذانِ الصّغار ومن في حُكمهم للدّخول على غيرِهمآدابُ  .28

 
ْ
مَ مِن

ُ
حُل

ْ
وا ال

ُ
غ
ُ
مْ يَبْل

َ
ذِينَ ل

َّ
مْ وَال

ُ
ك
ُ
يْمَان

َ
 أ
ْ
ت

َ
ك
َ
ذِينَ مَل

َّ
مُ ال

ُ
ك
ْ
ذِن

ْ
أ
َ
وا لِيَسْت

ُ
ذِينَ آمَن

َّ
هَا ال يُّ

َ
اتٍ يَا أ  مَرَّ

َ
ث

َ
لا
َ
مْ ث

ُ
ك

مْ 
ُ
 ثِيَابَك

َ
ضَعُون

َ
 ت
َ
جْرِ وَحِين

َ
ف
ْ
ةِ ال

َ
بْلِ صَلا

َ
يْسَ مِنْ ق

َ
مْ ل

ُ
ك
َ
 عَوْرَاتٍ ل

ُ
ث

َ
لا
َ
اءِ ث

َ
عِش

ْ
ةِ ال

َ
هِيرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلا

َّ
 مِنَ الظ

 
ُ
ك
َ
ُ ل  اللََّّ

ُ
ن لِكَ يُبَيِّ

َ
ذ
َ
ى بَعْضٍ ك

َ
مْ عَل

ُ
مْ بَعْضُك

ُ
يْك

َ
 عَل

َ
ون

ُ
اف وَّ

َ
احٌ بَعْدَهُنَّ ط

َ
يْهِمْ جُن

َ
 عَل

َ
مْ وَلا

ُ
يْك

َ
ُ عَل يَاتِ وَاللََّّ

ْ
مُ الآ

لِكَ يُبَيِّ ( وَ 58عَلِيمٌ حَكِيمٌ )
َ
ذ
َ
بْلِهِمْ ك

َ
ذِينَ مِنْ ق

َّ
 ال

َ
ن
َ
ذ
ْ
أ
َ
مَا اسْت

َ
وا ك

ُ
ذِن

ْ
أ
َ
يَسْت

ْ
ل
َ
مَ ف

ُ
حُل

ْ
مُ ال

ُ
ك
ْ
الُ مِن

َ
ف
ْ
ط
َ ْ
 الِ

َ
غ
َ
ا بَل

َ
 إِذ

ُ
ن

ُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ ) مْ آيَاتِهِ وَاللََّّ
ُ
ك
َ
ُ ل  .(59اللََّّ

عدُّ جزءًا من لبنةِ 
ُ
 ثمّ يعُود إلى بسطِ بعضِ الآدابِ الإسلاميّةِ التي ت

ُ
، فسيستأنف البناءِ الحضاريِّ

 ومخصّصًا بعض العموم السّابق في السّورةِ 
ً
وا الحديث في آدابِ الاستئذانِ مفصّلا

ُ
ذِينَ آمَن

َّ
هَا ال يُّ

َ
يَا أ

مْ 
ُ
ك
ْ
مَ مِن

ُ
حُل

ْ
وا ال

ُ
غ
ُ
مْ يَبْل

َ
ذِينَ ل

َّ
مْ وَال

ُ
ك
ُ
يْمَان

َ
 أ

ْ
ت

َ
ك
َ
ذِينَ مَل

َّ
مُ ال

ُ
ك
ْ
ذِن

ْ
أ
َ
وا عبيدَكم يا أهلَ الإيمانِ مرُ  لِيَسْت

كور 
ّ
وأطفالكم بالاستئذانِ قبل الدّخولِ عليكم إلى أماكنِ خلواتِكم، والخطابُ للجنسينِ ووجّههُ للذ

 إيجابًا لهم بأن يأمرُوا غيرهُم بمنعِ الدّخول عليهم؛ أو 
َ
فين

ّ
تغليبًا كعادةِ القرآنِ، والِمرُ للحاضرِين المكل

 
ُ
ف
ّ
 ولو لم يُكل

َ
فض ي إلى هو أمرٌ غير مباشرٍ للغائبين

ُ
وا كي ينشأوا على العفاف، و"الحُلم" رُؤيا في المنامِ ت

 
ً
فس، وأوردَ "منكم" مقابلة

ّ
قِه، وقيل: هو بلوغ عمر الحِلمِ وضبط الن

ّ
؛ وبُلوغه بلوغ عمرِ تحق إنزالِ المنيِّ

 
َ
 مستثنون

َ
 غير المسلمين

َ
اتٍ للأحرارِ بالعبيدِ؛ وليس المقصود بأنَّ البالغين  مَرَّ

َ
ث

َ
لا
َ
ةِ  ث

َ
بْلِ صَلا

َ
مِنْ ق

اءِ 
َ
عِش

ْ
ةِ ال

َ
هِيرَةِ وَمِنْ بَعْدِ صَلا

َّ
مْ مِنَ الظ

ُ
 ثِيَابَك

َ
ضَعُون

َ
 ت
َ
جْرِ وَحِين

َ
ف
ْ
مرُوهم بالاستئذانِ بالخصوص في  ال

 
َ
ولةِ وحين

ُ
 ترتاحُون في القيل

َ
لاثة الآتيةِ: قبل خروجكم من خلواتِكم لِداءِ صلاةِ الفجر وحين

ّ
الِوقاتِ الث

م عليهم رجعُوا، وخصَّ الِوقات  تخلدون إلى
ُ
وا وإن أبيت

ُ
م لهم دخل

ُ
ومِ بعدَ صلاةِ العشاءِ، فإذا أذنت

ّ
الن

يابِ وكشفِ الحُجبِ 
ّ
 نزعِ الث

ُ
ة
ّ
لاثة لِنّها مظن

ّ
مْ الث

ُ
ك
َ
 عَوْرَاتٍ ل

ُ
ث

َ
لا
َ
ومة  ث

ُ
 الكشفِ المعل

ُ
تلك أوقات

ربية على تحديدِ أوقا
ّ
 للت

ً
لاثِ فذلكة

ّ
 عندكم، وأعادَ ذكرَ الث

ّ
 لديهِم بألا

ً
 معلومة

ُ
تٍ للعبيدِ والِطفالِ تكون

، وأصلُ العورة 
ً
لاثِ أو نقصت، وسمّى الِوقات بذاتِ العورات مبالغة

ّ
يدخلوا فيها سواء زادت على الث



 

 

82 

 المذمّة 
ُ
ها يورث

َ
 كشف

ّ
ت من العارِ لِن

ّ
قص؛ اشتق

ّ
احٌ بَعْدَهُنَّ الخلل والن

َ
يْهِمْ جُن

َ
 عَل

َ
مْ وَلا

ُ
يْك

َ
يْسَ عَل

َ
ولا  ل

ا وذكورًا 
ً
ون إناث

ُ
بأسَ عليكم ولا على عبيدِكم وأطفالِكم خارجَ تلك الِوقات من الدّخولِ، فالبالغ

كم جزءٌ منكم فلا حرجَ عليكم؛ والمماليك وعموم الصّغارِ قد علموا أوقات المنعِ 
ُ
مماليكُ لكم وأطفال

يسير بقوله: 
ّ
لَ هذا الت

ّ
 ولا بأسَ عليهم في غيرِها، وعل

ُ
اف وَّ

َ
ى بَعْضٍ ط

َ
مْ عَل

ُ
مْ بَعْضُك

ُ
يْك

َ
 عَل

َ
فالِطفالُ  ون

شديدِ 
ّ
ون عليهم، وعبّر بالت

ُ
لون عليكم أو تدخل

ُ
والخدمُ ممّن تحتاجُون إليهم ويحتاجُون إليكم فيدخ

افون  م طوّ
ُ
قديرُ: وأنت

ّ
وافِ ممّا يستدعي رفعَ الحرج، وفي الآيةِ إيجازٌ والت

ّ
 أي هم كثيرُو الط

ً
مبالغة

وا وقليلٌ دُخولهم عليهم عليهم، ولم يذ
ُ
هم أينما كان

ُ
 لمماليكهم لِنّهم من شأنِهم نداؤ

َ
 المالكين

َ
كر استئذان

 ِيَات
ْ

مُ الآ
ُ
ك
َ
ُ ل  اللََّّ

ُ
ن لِكَ يُبَيِّ

َ
ذ
َ
  ك

َ
 لكم عامّة

ُ
كما فصّل الله لكم آداب مخالطةِ الِطفالِ والعبيدِ يُبيّن

شريفِ الآياتِ، واستعمل المضارع لتقريرِ الامتنان بدوامِ ال
ّ
 في الت

ً
بيينِ؛ وخصّهُ بنا زيادة

ّ
ُ عَلِيمٌ ت وَاللََّّ

 الجلالة؛ كما عبّر  حَكِيمٌ 
َ
د لفظ والله أعلمُ بما يشرّعُ وهو صاحبُ الحكمةِ المطلقةِ فيما يُقرّرُ، وجدَّ

 عن صفاتِه بصيغةِ المبالغةِ تنويهًا بشأنِه.

وا ا
ُ
 آدابَ الاستئذانِ للأطفالِ إذا بلغ

ُ
والحُلم ثمَّ يُبيّن

ُ
ذِن

ْ
أ
َ
يَسْت

ْ
ل
َ
مَ ف

ُ
حُل

ْ
مُ ال

ُ
ك
ْ
الُ مِن

َ
ف
ْ
ط
َ ْ
 الِ

َ
غ
َ
ا بَل

َ
 وَإِذ

رعيِّ فمروهم بالمحافظةِ على أدبِ 
ّ
كم يا معشر المسلمين إلى سنِّ البُلوغِ الش

ُ
وإذا وصلَ أطفال

 "الِطفال" ه
ُ
ا غيرَ بُيوتِهم، ولفظ

ً
وا بيوت

ُ
نا شمل الِحرار الاستئذانِ، وذلك في كلِّ الِوقاتِ وجوبًا إذا دخل

بْلِهِمْ وغيرهُم 
َ
ذِينَ مِنْ ق

َّ
 ال

َ
ن
َ
ذ
ْ
أ
َ
مَا اسْت

َ
 مثلهُم ترعرعُوا على هذا  ك

ً
يحتملُ هذا الكبار قبلهُم أو أطفالا

 
ُ
ه كان تشريعًا في الِممِ السّابقةِ كما جاء في فرض الصّيام؛ وقد استأذنت الملائكة

ّ
الِدبِ أو أشار به إلى أن

ربيةِ بالقدوةِ م قبل الدّخول على إبراهي
ّ
 بالت

ُ
ما يرسخ

ّ
 الاستئذان إن

ّ
لٍّ فقد ذكره تلميحًا بأن

ُ
، وعلى ك

مْ آيَاتِهِ قبل كلِّ ش يءٍ 
ُ
ك
َ
ُ ل  اللََّّ

ُ
ن لِكَ يُبَيِّ

َ
ذ
َ
أكيدِ  ك

ّ
فصيلِ والت

ّ
 الله لكم آدابَ الاستئذانِ بهذا الت

َ
وكما بيّن

 
ٌ
عبيرُ في الحقيقةِ مبالغة

ّ
ا من الكمالِ لو  يُبيّن سائر آياتِه، وهذا الت ه بلغ حدًّ

ّ
في وصفِ البيانِ القرآنيّ بأن

 بنفسهِ 
َّ
ح  أن يُشبّه إلا

ُ
ُ عَلِيمٌ حَكِيمٌ أريد معه تشبيههُ ببيانٍ آخر لم يصل حُ بهِ  وَاللََّّ

ُ
والله عليمٌ بما تصل

ناءِ تأك
ّ
 بهذا الث

ً
بيينِ مقرونة

ّ
 الت

َ
يدًا واهتمامًا بأدبِ أحوالُ خلقِه حكيمٌ في تشريعِه لهم، وكرّرَ مسألة

 الاستئذانِ.



 

 

83 

 رفعُ الحرجِ عن العجائز في تخفيف الحجابِ  .29

 َيْر
َ
 يَضَعْنَ ثِيَابَهُنَّ غ

ْ
ن
َ
احٌ أ

َ
يْهِنَّ جُن

َ
يْسَ عَل

َ
ل
َ
احًا ف

َ
 نِك

َ
 يَرْجُون

َ
تِي لا

َّ
سَاءِ اللا ِ

ّ
وَاعِدُ مِنَ الن

َ
ق
ْ
بَرِّجَاتٍ وَال

َ
 مُت

يْرٌ 
َ
نَ خ

ْ
عْفِف

َ
 يَسْت

ْ
ن
َ
ةٍ وَأ

َ
ُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ )بِزِين هُنَّ وَاللََّّ

َ
 .(60ل

 في الحديث إلى القواعدِ من 
ُ
يابِ يعطف

ّ
ساءِ وبمناسبةِ ذكرِ وضعِ الث

ّ
مرِ على الن

ُ
وبعد فرضِ ضربِ الخ

ساءِ ليخصّهنّ بأحكامٍ تتلاءمُ معهنّ 
ّ
احًاالن

َ
 نِك

َ
 يَرْجُون

َ
تِي لا

َّ
سَاءِ اللا ِ

ّ
وَاعِدُ مِنَ الن

َ
ق
ْ
ساءُ  وَال

ّ
والن

 الزّواجِ والرّغبةِ الجنسيّةِ، و"القواعد" جمعُ "قاعد" بلا تاء كحائضٍ؛ ال
َ
 مرحلة

َ
تي تجاوزن

ّ
عجائز اللا

ساءِ من الزّواج والإنجابِ وغيرِ ذلك؛ والقعودُ هنا 
ّ
 التي عجزت لكبرِها عمّا تقوم به عموم الن

ُ
وهي المرأة

 مستعملٌ في معنى العجزِ 
ْ
ن
َ
احٌ أ

َ
يْهِنَّ جُن

َ
يْسَ عَل

َ
ل
َ
ةٍ ف

َ
بَرِّجَاتٍ بِزِين

َ
يْرَ مُت

َ
فلا حرجَ عليهنَّ   يَضَعْنَ ثِيَابَهُنَّ غ

بَابِ والرداء الذي تلبسه النساء فوق الخمار والقميص، وفي في كشفِ ش يءٍ من ثيابهن 
ْ
الجِل

َ
الظاهرة، ك

 حكم الجلباب ما يُعرف عند النساء بـ"العباءة" القائمة مقام الجلباب.

  
ُ
 الخِلقيةِ قد انطفأت بالكبرِ وأمّا الزينة

َ
أبيح للقواعد ذلك إذا كنَّ غير ظاهراتٍ بزينةٍ، والزينة

ا من 
ًّ
 حظ

ُ
المصطنعة كالقلادة والفصوص والِصباغ التي توضع على الوجه فإن بقي ش يءٌ منها يُورث

يابِ بسببها 
ّ
هُ الاشتهاءَ مُنع وضعُ الث

َ
يْرٌ ل

َ
نَ خ

ْ
عْفِف

َ
 يَسْت

ْ
ن
َ
لِّ حالٍ  نَّ وَأ

ُ
وإذا امتنعنَ عنِ الكشفِ على ك

 
ً
اءُ للمبالغةِ دعوة

ّ
 والت

ُ
؛ لِنَّ في قلوبِ بعض الرّجالِ نوازع تشتهي ما لا يُشتهى، والسّين فذلك أفضلُ لهنَّ

يابِ،
ّ
ُ سَمِيعٌ عَلِيمٌ  26إلى ترجيحِ الاستعفافِ على وضعِ الث ، والله يسمعُ قولهنَّ ويعلمُ نواياهنَّ  وَاللََّّ

 هذه الِحكام بالجانبِ 
ُ
ربيةِ القرآنيّة ربط

ّ
وسّع في الرّخصة، ومن بديعِ الت

ّ
وتضمّن هذا تحذيرًا من الت

 الإيمانيِّ فذلك أدعى للمحافظةِ عليها.

                                                           

 



 

 

84 

 رفعُ الحرجِ عن الضّعفاء وإباحة الِكل من بيُوتِ الِقارب  .30

 ِعْرَج
َ ْ
ى الِ

َ
 عَل

َ
عْمَى حَرجٌَ وَلا

َ ْ
ى الِ

َ
يْسَ عَل

َ
وا مِنْ ل

ُ
ل
ُ
ك
ْ
أ
َ
 ت
ْ
ن
َ
مْ أ

ُ
سِك

ُ
ف
ْ
ن
َ
ى أ

َ
 عَل

َ
رِيضِ حَرَجٌ وَلا

َ ْ
ى الم

َ
 عَل

َ
حَرجٌَ وَلا

وْ بُ 
َ
مْ أ

ُ
اتِك وَ

َ
خ
َ
وْ بُيُوتِ أ

َ
مْ أ

ُ
انِك وَ

ْ
وْ بُيُوتِ إِخ

َ
مْ أ

ُ
هَاتِك مَّ

ُ
وْ بُيُوتِ أ

َ
مْ أ

ُ
وْ بُيُوتِ آبَائِك

َ
مْ أ

ُ
وْ بُيُوتِك

َ
مْ أ

ُ
عْمَامِك

َ
يُوتِ أ

 
َ
مْ أ

ُ
اتِك احٌ بُيُوتِ عَمَّ

َ
مْ جُن

ُ
يْك

َ
يْسَ عَل

َ
مْ ل

ُ
وْ صَدِيقِك

َ
اتِحَهُ أ

َ
مْ مَف

ُ
ت
ْ
ك
َ
وْ مَا مَل

َ
مْ أ

ُ
تِك

َ
الا

َ
وْ بُيُوتِ خ

َ
مْ أ

ُ
وَالِك

ْ
خ
َ
 وْ بُيُوتِ أ

 ِ دِ اللََّّ
ْ
 مِنْ عِن

ً
ة حِيَّ

َ
مْ ت

ُ
سِك

ُ
ف
ْ
ن
َ
ى أ

َ
مُوا عَل ِ

ّ
سَل

َ
ا ف

ً
مْ بُيُوت

ُ
ت
ْ
ل
َ
ا دَخ

َ
إِذ

َ
ا ف

ً
ات
َ
ت
ْ
ش

َ
وْ أ

َ
وا جَمِيعًا أ

ُ
ل
ُ
ك
ْ
أ
َ
 ت
ْ
ن
َ
  أ

ً
بَة يِّ

َ
 ط

ً
ة
َ
مُبَارَك

( 
َ
ون

ُ
عْقِل

َ
مْ ت

ُ
ك
َّ
عَل

َ
يَاتِ ل

ْ
مُ الآ

ُ
ك
َ
ُ ل  اللََّّ

ُ
ن لِكَ يُبَيِّ

َ
ذ
َ
 .(61ك

ى وفي خضمِّ هذهِ التشريعاتِ يُنوّهُ بسماحةِ الإسلامِ مع ذوي الِعذارِ 
َ
 عَل

َ
عْمَى حَرَجٌ وَلا

َ ْ
ى الِ

َ
يْسَ عَل

َ
ل

رِيضِ حَرَجٌ 
َ ْ
ى الم

َ
 عَل

َ
عْرَجِ حَرَجٌ وَلا

َ ْ
ا ما  الِ ا والمريضِ جسديًّ ليس على ذوي الِعذارِ كالِعمى والمختلِّ حركيًّ

؛ ومن ذلك رعِ الإسلاميِّ
ّ
أن بعض الناس تحرز من الِكل مع  على غيرِهم من الِصحّاء من الِحكامِ في الش

يحل ذوي العاهات وهم العميان والعرجان والمرض ي وأهل الزمانة لما قد يترتب عليه من أن يأكلوا ما لا 

، كما أن أصحاب العاهات 
ً
 وكيفا

ً
لهم أكله، لِن أصحاب هذه العاهات لا يأكلون كما يأكل الِصحاء كما

 أن يكونوا يتقذرونهم فآلمهم ذلك فأنزل الله تعالى 
ً
 من مؤاكلة الِصحاء معهم خوفا

ً
قد تحرجوا أيضا

 هذه الآية فرفع الحرج عن الجميع الِصحاء وأصحاب العاهات

ى
َ
 عَل

َ
مْ  وَلا

ُ
وا مِنْ بُيُوتِك

ُ
ل
ُ
ك
ْ
أ
َ
 ت
ْ
ن
َ
مْ أ

ُ
سِك

ُ
ف
ْ
ن
َ
م من رزقٍ  أ

ُ
وا إذا أكلت

ُ
وليسَ عليكم إثمٌ يا أيّها الذين آمن

سكم وكان الِصلُ أن 
ُ
موهُ لِنف

ُ
وا أحدًا عنه؛ أو من رزقٍ لكم آثرت

ُ
موهُ في بيوتِكم من غيرِ أن تسأل

ُ
وجدت

في بعد العطفِ تأكيدًا يُشارككم فيه أهل بيتكم، وشملت بيوتهم بيوت أبنائهم 
ّ
وحفدتِهم، وجدّد الن

عْمَ لنفي الحرج 
َ
وْ بُيُوتِ أ

َ
مْ أ

ُ
اتِك وَ

َ
خ
َ
وْ بُيُوتِ أ

َ
مْ أ

ُ
انِك وَ

ْ
وْ بُيُوتِ إِخ

َ
مْ أ

ُ
هَاتِك مَّ

ُ
وْ بُيُوتِ أ

َ
مْ أ

ُ
وْ بُيُوتِ آبَائِك

َ
مْ أ

ُ
امِك

وْ بُيُوتِ 
َ
مْ أ

ُ
وَالِك

ْ
خ
َ
وْ بُيُوتِ أ

َ
مْ أ

ُ
اتِك وْ بُيُوتِ عَمَّ

َ
مْ أ

ُ
تِك

َ
الا

َ
كما ليسَ عليكم بأسٌ أن تأكلوا بلا إذنٍ من بيوتِ  خ

ا هؤلاءِ الِقاربِ،
ً
طب راويًا والِكلُ الذي أبيح هو أكلٌ لم يدعوا إليهِ وكان معرُوضًا لا مختزن

ُ
ول الق

ُ
؛ يق

لُ ولا يحملُ ولا يدّخر"، ِ
ّ
لُ ويُؤك

ُ
 عند حصول الاطمئنانِ برضا صاحبِ الم 27عن ابن عبّاسٍ: "يأك

ُ
الِ حيث

خذهُ 
ّ
صارَ الِكلُ كالِمرِ المتعارفِ عليهِ، واستشكل الكثيرُ حكمة هذا الإطناب في عدِّ الِقاربِ؛ كما ات

فصيلِ فيها، وقد غفل هؤلاء 
ّ
 للت

َ
ه يُفصّلُ في أمورٍ لا حاجة

ّ
ا في القرآنِ بأن

ً
بعضُ أعداءِ الإسلامِ مطعن

                                                           

تيسير التّفسير  



 

 

85 

ى ذلك، كإزالة الطبقية وترفع الِغنياء وذوي الوجاهة عن الحكمة العظيمة والآثار الكبيرة  المترتبة عل

عن معاملة الضعفاء، وما يترتب عليها أيضا من زرع روح المحبة والتعاون وإزالة الِحقاد والضغائن 

ن في الخطاب، فإن البلاغة في الإطناب تارة وفي الإيجاز تارة أخرى، 
ّ
فن

ّ
من المجتمع، وهو أيضا من الت

 للْدابِ الِسريّةِ.   وفي الآية دّعوةِ إلى
ً
 صلةِ هؤلاءِ جميعًا من خلالِ تشريعِ إباحةِ الِكلِ من بيوتِهم تتمّة

وا يخرُجون إلى الجهادِ فيترُكون بيُوتهم عندَ قاعدينَ 
ُ
 كان

َ
 المطهّرة أنَّ الصّحابة

َ
فقد رُوي عن عائشة

 يقومون عليها؛ فتحرّجُوا من الِكلِ منها فأنزلَ الله: 
ْ
ك
َ
وْ مَا مَل

َ
اتِحَهُ أ

َ
مْ مَف

ُ
وا  ت

ُ
وجاز لكم أيضا أن تأكل

 عن ذلك، والمفاتِح مثل المفاتيحِ جمعُ مفتحٍ 
ٌ
ك المفاتح كناية

ُ
 تصرّفِكم، ومل

َ
ت تحت

َ
من بيوتٍ كان

مْ ومفتاحٍ 
ُ
وْ صَدِيقِك

َ
م عليهم، وعبّر بالمفردِ لإرادةِ الجنسِ وقيل: في  أ

ُ
أو من بيوتِ أصدقاء لكم نزلت

ةِ الِصدقاء الِوفياء ذلك تلميحٌ إلى 
ّ
اقل

ً
ات
َ
ت
ْ
ش

َ
وْ أ

َ
وا جَمِيعًا أ

ُ
ل
ُ
ك
ْ
أ
َ
 ت
ْ
ن
َ
احٌ أ

َ
مْ جُن

ُ
يْك

َ
يْسَ عَل

َ
ولا بأسَ عليكم  ل

ونه أو 
ُ
شارك

ُ
م أحدًا سبقكم إلى الِكلِ فت

ُ
م البيوتِ مع أهلِها أو لوحدكم أو بمعنى: وجدت

ُ
م في تلك

ُ
إذا أكلت

ٍ وهو الجزء، وقيل:  تنتظرُونه، وجدّد نفي الجناحِ تأكيدًا؛ والحرجُ 
ّ
ا جمع شت

ً
والجناحُ مترادفان، وأشتات

 
َ
عام بين

ّ
 إذا شارَكهم أحدٌ وإذا لم يجدُوا امتنعُوا عن الِكلِ فتضرّروا والط

َّ
وا إلا

ُ
 يأكل

ّ
كانت عادتُهم ألا

 حدِّ سهمه، وربّما امتنعُوا عن مؤاكلةِ 
َ
 يأخذ أحدُهم فوق

َّ
ون فرادى لئلا

ُ
وا يأكل

ُ
 الفقيرِ أيديهم، وقيل: كان

 لكلِّ ذلك.
ً
 معالجة

ُ
عامِ؛ فنزلت الآية

ّ
هُ أولى بالط

ّ
 لِن

سليمِ الذي 
ّ
رهُم بأدبِ الت

ّ
طاول عليهم ذك

َّ
ة الت

ّ
وسعة في إباحةِ الِكلِ من الِقاربِ مظن

ّ
ا كانت الت

ّ َ
ولم

مْ هو تقريرٌ لحفظِ حُرماتِهم 
ُ
سِك

ُ
ف
ْ
ن
َ
ى أ

َ
مُوا عَل ِ

ّ
سَل

َ
ا ف

ً
مْ بُيُوت

ُ
ت
ْ
ل
َ
ا دَخ

َ
إِذ

َ
  ف

ُ
م إحدى تلكم وت

ُ
وصون إذا دخلت

سًا لهم لعلاقةِ القرابةِ 
ُ
س أهلِ البيتِ أنف

ُ
م فيها، وعدَّ أنف

ُ
البيوتِ أن تلقوا السّلامَ على من وجدت

ا أخرى كالمساجِد 
ً
 أرزاقهم كأرزاقِهم فأباحَ لهم الِكل منها، وقيل: أراد هنا بيوت

والدّينِ الوطيدةِ كما عدَّ

سهم سلامُ والِماكنِ العامّةِ كما سبقَ 
ُ
 عن البيوت غير المسكونةِ؛ والسّلامُ على أنف

ُ
 في السّورةِ الحديث

بعضٍ على بعضٍ، ولهذا قال بعض أهل العلم إن الداخل إلى بيت لا أحد فيه يؤمر بأن يسلم على 

 ليس نفسه، كأن يقول: سلامٌ علينا وعلى عباد الله الصالحين،روي 
ً
عن قتادة أنه قال: إذا دخلت بيتا

   ه أحد فقل: السلام علينا وعلى عباد الله الصالحينفي
ً
بَة يِّ

َ
 ط

ً
ة
َ
ِ مُبَارَك

دِ اللََّّ
ْ
 مِنْ عِن

ً
ة حِيَّ

َ
فسلموا  ت

حيّة الدّعاءُ بالحياةِ ثمَّ توسّعت في 
ّ
ها: "السّلامُ عليكم"، وأصلُ الت

ُّ
أقل  شرعها الله؛ و

ً
 طيّبة

ً
تحيّة مباركة



 

 

86 

، ولِجلِ 
ٌ
هُ خيرٌ وبركة

ّ
 الصّادر منه كل

ّ
ا لها وترغيبًا فيها فإن

ً
كلِّ دعاءٍ بالخيرِ، وجعلها من عندِه تشريف

فوسِ وأجورِ 
ّ
يبِ آثارِها الحميدةِ في الن

ّ
يَاتِ ها المضاعفةِ وصفت بالبركةِ والط

ْ
مُ الآ

ُ
ك
َ
ُ ل  اللََّّ

ُ
ن لِكَ يُبَيِّ

َ
ذ
َ
ك

 
َ
ون

ُ
عْقِل

َ
مْ ت

ُ
ك
َّ
عَل

َ
كم  ل

ّ
 الآياتِ لعل

َ
 لكم عامّة

ُ
فصيلِ الدّقيقِ يُبيّن

ّ
ومثل بيانِ الله لكم لهذهِ الآدابِ بالت

دركون أثرها في تطويرِ نظامِ حياتِكم فتلتزمونها.
ُ
 ت

 وثناءُ الله على نفسهِ  لِس ومخاطبة الرّسُول أدبُ المجا .31

 َهَبُوا ح
ْ
مْ يَذ

َ
مْرٍ جَامِعٍ ل

َ
ى أ

َ
وا مَعَهُ عَل

ُ
ان
َ
ا ك

َ
ِ وَرَسُولِهِ وَإِذ

وا بِالِلَّّ
ُ
ذِينَ آمَن

َّ
 ال

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ ْ
مَا الم

َّ
وهُ إِن

ُ
ذِن

ْ
أ
َ
ى يَسْت تَّ

ذِينَ 
َّ
ئِكَ ال

َ
ول
ُ
كَ أ

َ
ون

ُ
ذِن

ْ
أ
َ
ذِينَ يَسْت

َّ
 إِنَّ ال

َ
ت

ْ
نْ شِئ

َ
 لِم

ْ
ن
َ
ذ
ْ
أ
َ
نِهِمْ ف

ْ
أ
َ
وكَ لِبَعْضِ ش

ُ
ن
َ
ذ
ْ
أ
َ
ا اسْت

َ
إِذ

َ
ِ وَرَسُولِهِ ف

 بِالِلَّّ
َ
ون

ُ
مِن

ْ
يُؤ

ورٌ رَحِيمٌ )
ُ
ف
َ
َ غ َ إِنَّ اللََّّ هُمُ اللََّّ

َ
فِرْ ل

ْ
غ
َ
مْ بَعْضًا 62مِنْهُمْ وَاسْت

ُ
دُعَاءِ بَعْضِك

َ
مْ ك

ُ
ك
َ
سُولِ بَيْن وا دُعَاءَ الرَّ

ُ
جْعَل

َ
 ت

َ
( لا

دْ يَعْ 
َ
صِيبَهُمْ فِ ق

ُ
 ت
ْ
ن
َ
مْرِهِ أ

َ
 عَنْ أ

َ
ون

ُ
الِف

َ
ذِينَ يُخ

َّ
رِ ال

َ
يَحْذ

ْ
ل
َ
ا ف

ً
مْ لِوَاذ

ُ
ك
ْ
 مِن

َ
ون

ُ
ل
َّ
سَل

َ
ذِينَ يَت

َّ
ُ ال مُ اللََّّ

َ
وْ يُصِيبَهُمْ ل

َ
 أ
ٌ
ة
َ
ن
ْ
ت

لِيمٌ )
َ
ابٌ أ

َ
يْ 63عَذ

َ
مْ عَل

ُ
ت
ْ
ن
َ
مُ مَا أ

َ
دْ يَعْل

َ
رْضِ ق

َ ْ
مَاوَاتِ وَالِ ِ مَا فِي السَّ

 إِنَّ لِِلَّّ
َ

لا
َ
ئُهُمْ ( أ بِّ

َ
يُن

َ
يْهِ ف

َ
 إِل

َ
هِ وَيَوْمَ يُرْجَعُون

يْءٍ عَلِيمٌ )
َ

لِّ ش 
ُ
ُ بِك وا وَاللََّّ

ُ
 .(64بِمَا عَمِل

ما تقومُ بمجالسة أهلِ العلمِ؛ فذكر 
ّ
 تلكم الآداب لا تنشأ من فراغٍ وإن

ّ
وفي ختامِ السّورةِ يُنوّه إلى أن

 ذك
ُ
رُ أدبِ الاستئذانِ للانصرافِ من المجالسِ بعد بعضَ آدابِ المجالسِ تلميحًا لذلك، أو المناسبة

ِ وَرَسُولِهِ تفصيل عموم آدابِ الاستئذان للدّخول: 
وا بِالِلَّّ

ُ
ذِينَ آمَن

َّ
 ال

َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ ْ
مَا الم

َّ
المؤمنون  إِن

هم يلتزمون الِحكام التي يُوصون بها، والقصرُ 
ُ
ا يجعل

ً
ون بالله ورسُوله تصديق

ُ
الحقيقيّون هم المصدّق

فاقِ الذين لم يحترموا آداب المجالس هنا 
ّ
هَبُوا تعريضٌ بأهلِ الن

ْ
مْ يَذ

َ
مْرٍ جَامِعٍ ل

َ
ى أ

َ
وا مَعَهُ عَل

ُ
ان
َ
ا ك

َ
وَإِذ

وهُ 
ُ
ذِن

ْ
أ
َ
ى يَسْت   وإذا جمعهم بالرّسُول  حَتَّ

َّ
 العامّة لم يترُكوا مجلسهُ إلا

َ
أمرٌ لمصلحةِ المسلمين

نكيرُ في "أمرٍ"
ّ
  بالاستئذانِ المحترم، والت

ُ
أفاد عموم الِمرِ من صلاةٍ وتعليمٍ ومشاورةٍ وغيرها، والمعيّة

 
ُ
ق له ذلك فالاستئذان

ّ
؛ فمن تحق هُ حضورٌ متمكنٌّ

ّ
أفادت الحضور المباشر والاستعلاء"على" نبّه إلى أن

ه بدونه تجرّؤ صريحٌ 
ُ
اف ه واجبٌ وانصر ِ

ّ
ذِينَ في حق

َّ
ئِكَ ال

َ
ول
ُ
كَ أ

َ
ون

ُ
ذِن

ْ
أ
َ
ذِينَ يَسْت

َّ
ِ إِنَّ ال

 بِالِلَّّ
َ
ون

ُ
مِن

ْ
يُؤ

 بأدبٍ أولئك الذينَ كمل إيمانُهم بالله والرّسُول  وَرَسُولِهِ 
َ
بون منك الإذن

ُ
؛ وذلك لِنّهم إنَّ الذينَ يطل

ا 
ً
هُ، والتفت بالخطابِ إلى الرّسُول تشريف

ُ
وتهم من أمرِ الدّينِ ش يءٌ قد وسعهم أخذ

ُ
 يف

ّ
يحرصُون على ألا

السّابقةِ بتغييرِ الِسلوبِ وتوكيدِ المعنى للاهتمام بشأنِ هذا الاستئذانِ لمقامه، وجدّد مضمون الآيةِ 



 

 

87 

 وتفخيمًا لِمرِ إيمانِهم بالله والرّسُول؛ وليُمهّد لقوله: 
َ
ت

ْ
نْ شِئ

َ
 لِم

ْ
ن
َ
ذ
ْ
أ
َ
نِهِمْ ف

ْ
أ
َ
وكَ لِبَعْضِ ش

ُ
ن
َ
ذ
ْ
أ
َ
ا اسْت

َ
إِذ

َ
ف

  مِنْهُمْ 
َ
 بك، فأذن لمن شئت

ٌ
قة

ّ
لوبهم متعل

ُ
ونك لِعذارٍ  قهرتهُم وق

ُ
ما يستأذن

ّ
ف بهم أيّها الرّسُول فإن

ّ
فتلط

و من مصالح دنيويّةٍ 
ُ
 المسلم لا يخل

ّ
 إلى أن

ٌ
 بأنَّ مصلحتهم في الانصرافِ، وفي الآيةِ إشارة

َ
منهم إذا رأيت

، و  بيبُ من أحسن مسايرتها ولم تلهه عن الِهمِّ
ّ
ما الل

ّ
 مثالٌ لتفويضِ المجتهدِ لما يراهُ الِصلح، وإن

ُ
الآية

 صالحٌ للقياسِ على كلِّ اجتماعٍ انعقدَ لمصلحةِ الجماعةِ المسلمة 
ٌ
َ وآدابُها مأخذ هُمُ اللََّّ

َ
فِرْ ل

ْ
غ
َ
 وَاسْت

صورٌ 
ُ
 الاستئذان ولو لعذرٍ ق

ّ
ول الصّابُوني: "فإن

ُ
 بهم، يق

ً
 رحمة

َ
ما بُعثت

ّ
 لهم فإن

َ
ه واسألِ الله المغفرة

ّ
 لِن

بالاستغفارِ تقريرٌ لِدبِ ردِّ إحسانِهم بالإحسان أي الحضور  ، وأمرهُ 28تقديمٌ لِمرِ الدّنيا على الدّين"

ورٌ رَحِيمٌ والاستئذانِ بالاستغفار 
ُ
ف
َ
َ غ  إنَّ الله هو أهلُ المغفرةِ الواسعةِ والرّحمةِ العميمة. إِنَّ اللََّّ

افدينَ على الرّسُ  يُنادُونه كما يُنادي الواحد منهم صاحبهُ: يا مُحمّد؛  ول وكان بعضُ الجفاة الو

 للاستئذانِ الذي قد ينادون فيه الرّسُول 
ً
وا  فنهاهُم الله عن ذلك؛ وأوردَ هذا هنا مناسبة

ُ
جْعَل

َ
 ت

َ
لا

مْ بَعْضًا
ُ
دُعَاءِ بَعْضِك

َ
مْ ك

ُ
ك
َ
سُولِ بَيْن نادُوا رسولكم كما يُنادي الواحدُ  دُعَاءَ الرَّ

ُ
منكم غيرهُ،  لا ت

ا على الاجتناب، 
ًّ
 عن الغيبة"يستأذنوه" إلى الخطابِ"لا تجعلوا" حث

َ
و"بينكم" أي في كلامكم، والتفت

 تعلو أصواتُهم 
َّ
شريفِ ألا

ّ
 على الت

ً
ما أمروا بندائه: يا رسُول الله؛ ويا نبيَّ الله، ومن حكمةِ هذا زيادة

ّ
فإن

بوءة لا 
ّ
داءِ فإنَّ لفظي الرّسالةِ والن

ّ
 لِمرٍ مهمٍّ بالن

َّ
هم بأدبٍ لم يكن إلا

ُ
 يُسعفانِ لذلك؛ وإذا كان نداؤ

ه  إذا دعى أصحابه فعليهم أن يأخذوها بحزمٍ كما إذا يليقُ مع مقامه 
ّ
سّر دعاء الرّسُول أيضًا بأن

ُ
، وف

 الذين قال فيهم:
َ
هيِ تعريضًا بالمنافقين

ّ
 بإذنٍ، ومهّد بهذا الن

َّ
وا عنه لم يترُكوهُ إلا

ُ
ُ  انصرف مُ اللََّّ

َ
دْ يَعْل

َ
ق

ا
ً
مْ لِوَاذ

ُ
ك
ْ
 مِن

َ
ون

ُ
ل
َّ
سَل

َ
ذِينَ يَت

َّ
ون من مجلِسه  ال

ُ
ل
ّ
رُ بعضُهم بعضًا،  والله قد علمَ الذينَ يتسل

ُ
 يست

ً
خفية

ف الانسلال، 
ّ
ل تكل

ّ
سل

ّ
لِهم، والت

ّ
وا بالمنافقين، و"قد" لتحقيق العلمِ بخبرِ تسل

ُ
وبفعلِهم هذا صحَّ أن يُنعت

واذ الاست
ّ
 والل

ّ
 بهِ إذا استتر به طلبًا للحمايةِ والخلاص، وفي الآيةِ ما دلَّ على أن

َ
وذِ يُقال: لاذ

ّ
تار؛ من الل

ون يخفون  مجالسه 
ُ
ل
ّ
ى صار المتسل

ّ
 حت

َ
 بالمؤمنين

ُّ
مْرِهِ كانت تكتظ

َ
 عَنْ أ

َ
ون

ُ
الِف

َ
ذِينَ يُخ

َّ
رِ ال

َ
يَحْذ

ْ
ل
َ
 ف

رعيّة بعد بيانِها ومنها آدابُ الاستئذانِ السّابقةِ، وحذف مفعول 
ّ
عاليم الش

ّ
ون الت

ُ
فليحترِز الذين يُخالف

 معنى الإعراضِ والمباعدةِ فعدّيتِ بحرف "عن"، 
ُ
هُ معلومٌ من المقام، وتضمّنت المخالفة

ّ
ون" لِن

ُ
"يخالف

                                                           

 



 

 

88 

 عودُهُ إلى الله أو إلى الرّسُول، وه
ُ
 ذا التّهديدُ وإن وردَ في سياقِ تضييعِ الِدبِ معه وهاءُ "أمرِه" يجوز

لِيمٌ فهو شاملٌ لكلِّ مخالفةٍ 
َ
ابٌ أ

َ
وْ يُصِيبَهُمْ عَذ

َ
 أ
ٌ
ة
َ
ن
ْ
صِيبَهُمْ فِت

ُ
 ت
ْ
ن
َ
هم أو  أ

ُ
ا يلحق ا دنيويًّ فليحذرُوا ضرًّ

ارِ، و"أو" لمنعِ سقوطِ 
ّ
كلّ ذلك عنهم وليس  عذابًا أليمًا يُصيبُهم في الدّنيا بالاستئصال وفي الآخرةِ بالن

خويفِ.
ّ
ا في الت

ً
 لمنعِ اجتماعِ الفتنةِ والعذابِ عليهم، وجدّد فعل الإصابةِ إمعان

رْضِ ثمّ يذيّلُ لمجموعِ ما تضمّنته السّورة بهذه الخاتمةِ 
َ ْ
مَاوَاتِ وَالِ ِ مَا فِي السَّ

 إِنَّ لِِلَّّ
َ

لا
َ
وتوظيف  أ

ص بارعٌ لإنهاءِ الكلا 
ّ
نبيهِ هنا تخل

ّ
 فلتعلمُوا بأنَّ الله حرفِ الت

َ
 على الاهتمام بما بعدهُ أي: ألا

ٌّ
م؛ وفيهِ حث

هُ 
ّ
هُ وإليهِ يرجعُ الِمرُ كل

ّ
شريعُ كل

ّ
 فيه، فلهُ الت

ٌ
مُ مَا مالكٌ لكلِّ ما في السّماواتِ والِرضِ ومتصرّف

َ
دْ يَعْل

َ
ق

يْهِ 
َ
مْ عَل

ُ
ت
ْ
ن
َ
فاقِ، والاس أ

ّ
فوسكم من الإخلاص أو الن

ُ
تعلاء"على" مستعارٌ لمعنى بقائهم وقد علِم ما في ن

حقيقِ 
ّ
نهم فيه، و"قد" كسابقتِها للت

ّ
واوتمك

ُ
ئُهُمْ بِمَا عَمِل بِّ

َ
يُن

َ
يْهِ ف

َ
 إِل

َ
وسيأتي اليوم الذي  وَيَوْمَ يُرْجَعُون

رجعُون فيهِ إلى الله ليُحاسبكم على كلِّ أعمالِكم، وهنا التفاتٌ من الخطابِ"أنتم" إلى 
ُ
ت

ا في تذكيرِ المنافقين بيومِ البعثِ، والش يء الذي جعلهم يستترُون بأعمالِهم هو الغيبة"يرجعون" تف
ً
ن
ّ
ن

 الله لم يعلم ما هم عليه 
ّ
يْءٍ عَلِيمٌ ظنّهم بأن

َ
لِّ ش 

ُ
ُ بِك لع على جميع أعمالِكم، وهذا  وَاللََّّ

ّ
والله قد اط

يْهِ تذييلٌ لقوله: 
َ
مْ عَل

ُ
ت
ْ
ن
َ
مُ مَا أ

َ
دْ يَعْل

َ
 . ق

 

 الفرقان.تمّ بحمد الله
ُ
ور وتليها سُورة

ّ
  تعالى تفسيرُ سورةِ الن



 

 

89 

 سورة الفرقان

زولِ، نزلت بعد 
ّ
 والِربعُون في ترتيبِ الن

ُ
انية

ّ
 الث

ُ
ها على المشهورِ، وهي السّورة

ّ
 كل

ٌ
يّة

ّ
 الفرقانِ مك

ُ
سورة

، وسُمّيت باسمِ "الفرقان" لافتتاحها 
ً
به؛ ولما سورةِ يس وقبل سورةِ فاطرِ، وبها سبعٌ وسبعُون آية

 الحقِّ والباطِل، وقد عُرفت بهذا الاسمِ منذ عهدِ الرّسُول 
َ
ارِ فرّق الله بها بين

ّ
تضمّنتهُ من مجادلات للكف

 ،ُومن شرفِها أنّها حملت دون غيرها اسمًا من أسماء القرآنِ وهي جزءٌ منه. 29وعلى مسمعٍ منه 

وبيانِ شأنِها  افتتحتِ السّورة بتعظيمِ مُنزلِ القرآنِ، ثمّ تفرّغت لإثباتِ صدقِ دعوةِ الرّسُول 

 تلو 
ً
إقامةِ الحججِ عليها واحدة وشأنِه ودحضِ أباطيلِ المشركين المتنوّعةِ في شخصِه ورسالتِه و

ل ذلك تذكيرٌ بالخالقِ العظيم، واهتمامٌ بقضيّتي البعثِ 
ّ
، كما الِخرى، وقد تخل والجزاءِ الِخرويِّ

 قصص بعضِ الِنبياءِ مع أقوامهم على سبيلِ الإجمالِ وهم: قوم موس ى وهارُون وقوم 
ُ
تضمّنتِ السّورة

نوحٍ وعاد وثمود وأصحاب الرّسِّ وقوم لوطٍ، وختمت بجوامع خصالِ عبادِ الرّحمن وما أعدَّ لهم من 

 .ثوابٍ 

 بسم الله الرحمن الرحيم

 القرآنِ ا .32
ُ
ارِ لهارسالة

ّ
 الكف

ُ
 لعالميّة ومعارضة

( ذِيرًا
َ
 ن
َ
ين ِ

َ
عَالم

ْ
 لِل

َ
ون

ُ
ى عَبْدِهِ لِيَك

َ
 عَل

َ
ان

َ
رْق

ُ
ف
ْ
لَ ال زَّ

َ
ذِي ن

َّ
بَارَكَ ال

َ
رْضِ 1ت

َ ْ
مَاوَاتِ وَالِ كُ السَّ

ْ
هُ مُل

َ
ذِي ل

َّ
( ال

يْءٍ 
َ

لَّ ش 
ُ
قَ ك

َ
ل
َ
كِ وَخ

ْ
ل
ُ ْ
رِيكٌ فِي الم

َ
هُ ش

َ
نْ ل

ُ
مْ يَك

َ
دًا وَل

َ
 وَل

ْ
خِذ

َّ
مْ يَت

َ
دِيرًا )وَل

ْ
ق
َ
رَهُ ت

دَّ
َ
ق
َ
 2 ف

َ
 لا

ً
وا مِنْ دُونِهِ آلِهَة

ُ
ذ
َ
خ
َّ
ات ( وَ

 
َ

ا وَلا
ً
 مَوْت

َ
ون

ُ
 يَمْلِك

َ
عًا وَلا

ْ
ف
َ
 ن

َ
ا وَلا سِهِمْ ضَرًّ

ُ
ف
ْ
ن
َ
 لِِ

َ
ون

ُ
 يَمْلِك

َ
 وَلا

َ
ون

ُ
ق
َ
ل
ْ
يْئًا وَهُمْ يُخ

َ
 ش

َ
ون

ُ
ق
ُ
ل
ْ
ورًا )يَخ

ُ
ش

ُ
 ن

َ
 وَلا

ً
( 3حَيَاة

ا
َ
 هَذ

ْ
رُوا إِن

َ
ف
َ
ذِينَ ك

َّ
الَ ال

َ
ورًا ) وَق

ُ
مًا وَز

ْ
ل
ُ
دْ جَاءُوا ظ

َ
ق
َ
 ف

َ
رُون

َ
وْمٌ آخ

َ
يْهِ ق

َ
هُ عَل

َ
عَان

َ
رَاهُ وَأ

َ
ت
ْ
كٌ اف

ْ
 إِف

َّ
وا 4إِلا

ُ
ال
َ
( وَق

( 
ً

صِيلا
َ
 وَأ

ً
رَة

ْ
يْهِ بُك

َ
ى عَل

َ
مْل

ُ
هِيَ ت

َ
بَهَا ف

َ
ت
َ
ت
ْ
 اك

َ
لِين وَّ

َ ْ
سَاطِيرُ الِ

َ
مَاوَاتِ وَ 5أ رَّ فِي السَّ مُ السِّ

َ
ذِي يَعْل

َّ
هُ ال

َ
زَل
ْ
ن
َ
لْ أ

ُ
رْضِ ( ق

َ ْ
الِ

ورًا رَحِيمًا )
ُ
ف
َ
 غ

َ
ان

َ
هُ ك

َّ
 . (6إِن

                                                           



 

 



 

 

90 

 َبَارَك
َ
ةِ إنزالِ الفرقان  ت

ّ
 بمناسبةِ ذكرِ من

ً
هُ علا فوق خلقه قدرًا وفضلا

ّ
ثناءٌ وتعظيمٌ لله بأن

 اثنينِ، وهو من البركة أي كثرة الخيرِ؛ يُقالُ: 
َ
فاعلِ الذي يقعُ بين

ّ
 من الت

ٌ
ه مبالغة

ُ
العظيمةِ، وصيغت

ه في كلامِ الفصحاء،  تباركَ عليهِ إذا فاقهُ في ش يءٍ، والافتتاحُ به من مبتكراتِ القرآنِ فلم
ُ
يُسمع مثل

 
ّ
 أن

ُ
ذِيومن بديعِ ما يُلاحظ

َّ
بَارَكَ ال

َ
ا وذلك في خضمِّ الِركانِ التي نزلت من أجلِها؛  ت

ً
تكرّر في السّورةِ ثلاث

ى في إثباتِ صدقِ القرآنِ وفي تقريرِ البعثِ والجزاء وفي تأكيدِ وحدانيّة الله 
َ
 عَل

َ
ان

َ
رْق

ُ
ف
ْ
لَ ال زَّ

َ
ذِي ن

َّ
ال

، والفرقان علمٌ بالغلبةِ الله الذي نزّل الكتاب المفرّق بين الحقِّ الباطلِ على رسُوله محمّد  بْدِهِ عَ 

ا تنويهًا بإرادته العظيمةِ في إنزالِ كتابٍ ينزعُ بهِ 
ً
نزيلِ مضعّف

ّ
على القرآن، وجاء بهذا الاسم هنا وعبّر بالت

 عباد الله محظوظون بتأييدِه بعب بقايا الباطلِ ليُثبت الحقّ، واختار تسميته 
ّ
ا؛ فإن

ً
ده تشريف

 في ذواتٍ 
ُ
 الرّسالة لا تكون

ّ
 في إقامةِ دينِه؛ كما تضمّنَ تمهيدًا للرّدِّ على الذين يعتقدُون بأن

ً
وخاصّة

ذِيرًابشريّةٍ 
َ
 ن
َ
ين ِ

َ
عَالم

ْ
 لِل

َ
ون

ُ
بكتابه منذرًا من عذابِ الله جميع الإنس والجنِّ  لِجلِ أن يقوم  لِيَك

وا مس
ُ
 الرّسل شأنهم أن يُبعث

ّ
، واختار الإنذار هنا لِن هم بلا استثناءٍ زمانيٍّ أو مكانيٍّ

ُ
رًا منهجًا يشمل

ّ
ط

وا، ومن براعةِ الاستهلالِ الافتتاح بهذهِ الآيةِ 
ُ
فيمن انغمسُوا في الضّلال؛ فالإنذارُ أليقُ بهم ليستفيق

 السّورة نزلت في عُمومها لهذا الغرض.
ّ
 فإن

مَاوَاتِ  عظمته كي يعرفه العالمون فيُقبلوا على فرقانه الذي نزّله ثمّ يذكر الله كُ السَّ
ْ
هُ مُل

َ
ذِي ل

َّ
ال

رْضِ 
َ ْ
إفناءً،  وَالِ  و

ً
وقاتٍ إيجادًا وتعميرًا وزيادة

ُ
هو الله الذي ملك السّماواتِ والِرض وما فيهنّ من مخل

دًاوقدّم "له" لحصرِ الملك في الله 
َ
 وَل

ْ
خِذ

َّ
مْ يَت

َ
صارى فكلُّ ش يءٍ  وَل

ّ
وليس لله ولدٌ كما ادّعتِ اليهود والن

هُ الله عنه، وعبّر بهذا لإفادةِ معنى: لو رض يَ 
ّ
 يُنز

ٌ
خاذ المالكِ الحكيمِ لما لا حاجة له بهِ عبث

ّ
ملكٌ له؛ وات

هُ شاركه فيهِ 
ّ
خذوهُ له، وبعدَ أن أثبت الملك لنفسهِ نفى أن

ّ
ى تت

ّ
 أحدٌ؛ لنفسه ولدًا لجعله ولم ينتظركم حت

 الملكيّة 
َ
 الاشتراك في الملكِ يُبطلُ حقيقة

ّ
كِ لِن

ْ
ل
ُ ْ
رِيكٌ فِي الم

َ
هُ ش

َ
نْ ل

ُ
مْ يَك

َ
وليس لهُ أيّ شريكٍ آخر  وَل

دِيرًايُنازعه سلطانه أو يُقاسمه، كما يظنّ عبّاد الِوثان عبر الِزمان 
ْ
ق
َ
رَهُ ت

دَّ
َ
ق
َ
يْءٍ ف

َ
لَّ ش 

ُ
قَ ك

َ
ل
َ
وهو  وَخ

 عليهِ، وجاء الذي خلقَ جميع ما في ا
ُ
موه ولدًا وجعلهُ في نظامٍ دقيقٍ يحيا ويموت

ُ
ى من زعمت

ّ
لوجودِ حت

ناء والكبرياء؛ 
ّ
 الث

َ
ظم الموجز غاية

ّ
قدير، وتضمّن هذا الن

ّ
بالمفعولِ المطلقِ"تقديرا" تأكيدًا لكمالِ الت



 

 

91 

خاذِ الول
ّ
هما بمسألةِ ات

َ
 ووسّط

َ
ركاءِ لبيانِ ابتدأهُ واختتمه بصفتينِ معلومتينِ عند المخاطبين

ّ
دِ والش

ومِ لديهِم.
ُ
 بُطلانها بما يتقرّرُ من استدلالاتٍ من المعل

ناءِ يحكي حالة المشركين العجيبة 
ّ
 وبعد ذلك الث

ً
وا مِنْ دُونِهِ آلِهَة

ُ
ذ
َ
خ
َّ
ات ومع كلِّ البراهينِ على  وَ

 غير الله يعبُدونها من الِصنامِ والملائكةِ و 
ً
خذوا آلهة

ّ
الإنس وغيرِهم؛ وظهر من المقامِ وحدانيّةِ الله قد ات

عدُّ أضدادًا للصّفاتِ التي قد أثبتها 
ُ
 وإن لم يجرِ لهم ذكرٌ، ثمّ يذمُّ آلهتهم بأربعةِ أشياءَ ت

َ
أنّهم المشركون

 لنفسه من قبل: 
َ
ون

ُ
ق
َ
ل
ْ
يْئًا وَهُمْ يُخ

َ
 ش

َ
ون

ُ
ق
ُ
ل
ْ
 يَخ

َ
وا ولا تقوى  لا

ُ
لِق

ُ
 كما خ

ٌ
وقة

ُ
 وهي مخل

ً
وها آلهة

ُ
خذ

ّ
ات

حقيرِ أي: 
ّ
حت، وتنكيرُ "شيئا" للت

ّ
صوير والن

ّ
على خلقِ ش يءٍ، والخلقُ الإيجادُ من عدمٍ ويحتمل هنا الت

ولهما بعد أن تقرّر في 
ُ
 بعظيمِ الِشياء؟ وعبّر بالمضارعِ في الفعلينِ لاستقصاءِ الِزمنةِ الآتيةِ بمدل

َ
فكيف

عًااض ي، وبين الفعلينِ جناسٌ ناقصٌ وطباق سلب الم
ْ
ف
َ
 ن

َ
ا وَلا سِهِمْ ضَرًّ

ُ
ف
ْ
ن
َ
 لِِ

َ
ون

ُ
 يَمْلِك

َ
ولا تملكُ  وَلا

 وردت بإيجازٍ كما ترى وليست على 
ُ
ر، والآية

ُ
ر ولا جلبَ نفعٍ مهما صغ

ُ
آلهتُهم لنفسها دفعَ ضرٍّ مهما حق

م في ظاهرِها لِنَّ العادة في الضّرّ ألا يستجلبه أحد لن
ّ
حك

ّ
فسه، وقد جرت مجرى المثلِ لبيانِ عدمِ الت

نٌ، فإذا كانت آلهتُهم عن نفعِ نفسها أو دفعِ الضّرِّ عنها 
ّ
 تفن

َّ
الِحوالِ؛ فتقديمُ الضّرِّ أو العكس ما هو إلا

فعِ ودفعِ الضّرِّ عاجزة
ّ
فهي  عاجزة فهيَ لنفعِ غيرِها أو دفعِ الضّرِّ عنه أعجز، كما أنّها إذا كانت عن الن

ورًاعن الإماتةِ والإحياءِ أعجز 
ُ
ش

ُ
 ن

َ
 وَلا

ً
 حَيَاة

َ
ا وَلا

ً
 مَوْت

َ
ون

ُ
 يَمْلِك

َ
وليس بوسعِ آلهتهم إماتة حيٍّ ولا إحياء  وَلا

بورِ بعد فناءِ الدّنيا؛ وكلُّ ذلك لله العظيمِ وحدهُ فكيف إذا يعبدونها ويتركون 
ُ
 من الق

ٌ
ميّتٍ ولا بعث

عبيرُ بالملكِ ف ؟عبادته
ّ
يءِ المطويِّ سمّي والت

ّ
شور فتحُ الش 

ّ
شر والن

ّ
ي الموضعينِ مستعارٌ لمعنى القدرةِ، والن

ه لهم.
ُ
 نفيِ البعث عن آلِهتهم بطريقِ إقحامِه هنا إثبات

ُ
كتة

ُ
هُ فتحٌ عن القبُورِ، ون

ّ
 لِن

ُ
 به البعث

هُ كذبٌ 
ّ
 المشركين كفرُوا بالقرآن كما كفرُوا بالله؛ فقد ادّعوا أن

ّ
 بأن

ُ
ه من حكاياتِ الِوّلين  ثمّ يُبيّن

ّ
وأن

 ُرَاه
َ
ت
ْ
كٌ اف

ْ
 إِف

َّ
ا إِلا

َ
 هَذ

ْ
رُوا إِن

َ
ف
َ
ذِينَ ك

َّ
الَ ال

َ
 القرآن الذي جاء به الرّسُول  وَق

ّ
لا  زعم الذينَ كفرُوا بأن

ه هو السّبب في مقولتِهم هذهِ وما 
ّ
 كذبًا اختلقه من عندِ نفسهِ، وذكرهُم بالكفرِ إيماءً بأن

َّ
 إلا

ُ
يكون

ون، والإفك الكذب العظيم، واستعمالُ بعدها، و 
ُ
ها للبعضِ لِنّهم في قبُولِها مشترك نسبها إلى الكلِّ مع أنَّ

وْمٌ الإشارةِ"هذا" دون ذكرِ المشارِ إليه؛ واختيارُ إشارةِ القريبِ تحقيرٌ على تحقيرٍ 
َ
يْهِ ق

َ
هُ عَل

َ
عَان

َ
وَأ

 
َ
رُون

َ
كتبِ السّماويةِ لإخراجه على نظمه الذي ترونه، ثمّ احتاج إلى مَن يساعدُه ممّن لهم دراية بال آخ



 

 

92 

 غير هذين لمجيءِ القرآنِ 
ٌ
ه ليس هناك سبيلٌ ثالث

ّ
ورًاوالقصرُ أفاد أن

ُ
مًا وَز

ْ
ل
ُ
دْ جَاءُوا ظ

َ
ق
َ
وقد حصّلوا  ف

بذلك الزّعمِ ظلمًا عظيمًا وكذبًا فظيعًا؛ للقرآنِ بتكذيبِه؛ وللرّسُولِ بتسفيهه؛ وللمؤمنين بفتنِهم؛ 

 
ُ
ار دون القوم الآخرين، والفعل"جاؤوا" ولِنف

ّ
ورِ، وضميرُ "جاؤوا" شمل الكف

ّ
سهم بحرمانِها من الن

ه 
ُ
فخيم، والزّور حقيقت

ّ
لمًا وزورًا" للت

ُ
نكيرُ في "ظ

ّ
يءِ يسيرُ إليه، والت

ّ
مستعملٌ في الاكتسابِ فالمهتمُّ بالش 

. هُ ميلٌ عن الحقِّ
ّ
 الميل سمّي بِه الكذبُ لِن

 أساطيرُ قال: وعن قولِهم القرآ
ُ
بَهَان

َ
ت
َ
ت
ْ
 اك

َ
لِين وَّ

َ ْ
سَاطِيرُ الِ

َ
وا أ

ُ
ال
َ
 ما جاء بهِ مُحمّدٌ  وَق

ّ
ارُ أن

ّ
وزعمَ الكف

بِهم، فقالَ فريقٌ هو: إفكٌ وفريقٌ هو: أساطيرُ؛ أو 
ُ
ت
ُ
نقل إليهِ من ك

ُ
 قصص الِوّلين طلب أن ت

َّ
ما هو إلا

، حكموا بش يءٍ واحدٍ ثمَّ غيّرُوا حُكمهم لظهور اضطرابِ 
ُ
 الغريبة

ُ
ه، والِساطيرُ جمعُ أسطورةٍ وهي القصّة

ه 
ّ
ف الكتابةِ؛ وهو مجازٌ لِن

ّ
بهةِ عن ادّعائهم  والاكتتابُ تكل

ّ
، ومن هنا احتاجُوا إلى دفع الش أمّيٌّ

وا: 
ُ
 فقال

ً
صِيلا

َ
 وَأ

ً
رَة

ْ
يْهِ بُك

َ
ى عَل

َ
مْل

ُ
هِيَ ت

َ
عرضُ عليهِ كلَّ صباحٍ  ف

ُ
فصارت الِساطيرُ بعد طلبِه الاكتتاب ت

كِر 
ُ
ا قد وجد هذا السّبيل لنقلِ الِساطيرِ إليكم، وذ ومساءٍ ليحفظها فيُكرّرُها عليكم، أي مع كونه أمّيًّ

اسِ.
ّ
 بهما لانفرادِه عنِ الن

َ
ا اليومِ مجازًا والمرادُ عموم الوقتِ، أو هما وقتانِ استعان

َ
رَف

َ
 ط

 به  مّ يردُّ الله على مزاعمهم الباطلةِ آمرًا الرّسُول ث
َ
هُ بأن يُدافع على الوحيِ الذي تشرّف

َ
زَل
ْ
ن
َ
لْ أ

ُ
ق

رْضِ 
َ ْ
مَاوَاتِ وَالِ رَّ فِي السَّ مُ السِّ

َ
ذِي يَعْل

َّ
 إليَّ من عندِ الإله الذي قد علم جميعَ ما خفيَ  ال

ُ
نزل القرآن

ُ
ما أ

ّ
إن

ه على آثارِ علمِ في السّماواتِ والِرضِ، والم
ُ
ة، واشتمال

ّ
 العباد كاف

ُ
ح به حياة

ُ
رادُ قد أنزله بعلمه لما تصل

لعٌ على 
ّ
هُ مط

ّ
الله يحتاجُ منكم إلى طولِ تأمّلٍ لاستنباطِ ما أودعهُ الله فيهِ، وفي هذا كذلك تلويحٌ بأن

لعٌ على طعنِكم وعنادكم 
ّ
 عنه ومط

ُ
غ
ّ
ورًا رَ رسُوله فيما يُبل

ُ
ف
َ
 غ

َ
ان

َ
هُ ك

َّ
ورًا لمن  حِيمًاإِن

ُ
 الله لم يزل غف

ّ
وإن

ا في 
ً
ف
ّ
تاب منكم رحيما به، وتأكيدُ المغفرةِ والرّحمةِ لمن لم تحصل منهُ بوادرُهما بعدُ تضمّن تلط

 يُعاجلهم بالعقوبة مع فظيع إنكارِهم. 
ّ
 دعوتِهم، ولعلَّ عالم السّرِّ قد رأى بحكمته ألا

ارِ في شخص مُحمّدٍ  .33
ّ
 الله له طعنُ الكف

ُ
 وتثبيت

 َم 
َ
ون

ُ
يَك

َ
كٌ ف

َ
يْهِ مَل

َ
زِلَ إِل

ْ
ن
ُ
 أ

َ
وْلا

َ
سْوَاقِ ل

َ ْ
ي فِي الِ عَامَ وَيَمْش ِ

َّ
لُ الط

ُ
ك
ْ
سُولِ يَأ ا الرَّ

َ
وا مَالِ هَذ

ُ
ال
َ
ذِيرًا وَق

َ
عَهُ ن

 إِ 7)
َ
ون

ُ
الِم

َّ
الَ الظ

َ
لُ مِنْهَا وَق

ُ
ك
ْ
 يَأ

ٌ
ة
َّ
هُ جَن

َ
 ل
ُ
ون

ُ
ك
َ
وْ ت

َ
زٌ أ

ْ
ن
َ
يْهِ ك

َ
ى إِل

َ
ق
ْ
وْ يُل

َ
 مَسْحُورًا )( أ

ً
 رَجُلا

َّ
 إِلا

َ
بِعُون

َّ
ت
َ
 ت
ْ
رْ 8ن

ُ
ظ
ْ
( ان



 

 

93 

( 
ً

 سَبِيلا
َ
طِيعُون

َ
 يَسْت

َ
لا
َ
وا ف

ُّ
ضَل

َ
الَ ف

َ
مْث
َ ْ
كَ الِ

َ
 ضَرَبُوا ل

َ
يْف

َ
لِكَ 9ك

َ
يْرًا مِنْ ذ

َ
كَ خ

َ
اءَ جَعَلَ ل

َ
 ش

ْ
ذِي إِن

َّ
بَارَكَ ال

َ
( ت

 
ُ
كَ ق

َ
نْهَارُ وَيَجْعَلْ ل

َ ْ
حْتِهَا الِ

َ
جْرِي مِنْ ت

َ
اتٍ ت

َّ
 .(10صُورًا )جَن

وا مَالِ  وبعد حكايةِ شركِ المشركين وزعمِهم الباطل في القرآن يقصُّ زعمهم في الرّسُول 
ُ
ال
َ
وَق

سْوَاقِ 
َ ْ
ي فِي الِ عَامَ وَيَمْش ِ

َّ
لُ الط

ُ
ك
ْ
سُولِ يَأ ا الرَّ

َ
 مُحمّدٌ المدّعي للرّسالةِ  هَذ

ُ
استغرب المشركون: لماذا يكون

 مثل حياتنا؟ وذك
ً
خصيّةِ والمش ي في الِسواق تنبيهًا إلى يعيشُ حياة

ّ
 إلى الخصائص الش

ً
روا الِكل إشارة

ا في تمييزِ الرّسُول كي يكتمل 
ً
، وعبّرُوا باسم الإشارةِ إمعان الخصائص القوميّة، والاستفهام تعجّبيٌّ

مًا به واستهز 
ّ
 القريبِ وذكرُوهُ بالرّسالةِ تهك

َ
وا الاستفهام وإشارة

ُ
عجّب منه، واستعمل

ّ
اءً، وفي الآية الت

 الإسلام لا يدعو إلى مفارقة الحياةِ العامّةِ 
ّ
ذِيرًاتلميحٌ إلى أن

َ
 مَعَهُ ن

َ
ون

ُ
يَك

َ
كٌ ف

َ
يْهِ مَل

َ
زِلَ إِل

ْ
ن
ُ
 أ

َ
وْلا

َ
  ل

َّ
هلا

 الرّسُول 
ّ
ا يُصاحبُه في مهمّتِه الدّعويّة، وذِكرُهم الإنذار هنا شاهدٌ على أن

ً
ك
َ
قد سار  أنزل الله عليهِ مَل

رت له في قوله: وفق الخ
ّ
ذِيرًاطى التي سُط

َ
 ن
َ
ين ِ

َ
عَالم

ْ
 لِل

َ
ون

ُ
 إنذارهُ هو الذي أشعل نيران  لِيَك

هذا ولِنَّ

 فيه
ّ
رُوا إلا

ّ
زٌ  حقدِهم عليهِ فلم يفك

ْ
ن
َ
يْهِ ك

َ
ى إِل

َ
ق
ْ
وْ يُل

َ
لُ مِنْهَا أ

ُ
ك
ْ
 يَأ

ٌ
ة
َّ
هُ جَن

َ
 ل
ُ
ون

ُ
ك
َ
وْ ت

َ
رى عليهِ آثار الغنى  أ

ُ
أو ت

والكرم بكنز عظيمٍ يُلقى بين يديه أو بُستانٍ باهرٍ بثمارِه يأكل منه، ومرادُهم بذلك أن يتميّز بش يءٍ من 

اس، والإلقاء 
ّ
اس؛ ويختصَّ بتنعّمٍ لا يحظى به سائرُ الن

ّ
الملك فلا يكتسبُ من الِسواقِ كبقيّة الن

حضيض به
ّ
ونه مستعارٌ لمعنى الإعطاء، والت

ُ
عجيز؛ فهم يطالبُون بما يتخيّل

ّ
لاثةِ واردٌ للت

ّ
ذه الِمورِ الث

 غريبًا دون أن يُعلم وجهُ ما يُعجزون به أو سبب تحديدِه. 

 أبى الرّسُول 
َ
ا فيهِ  وحين

ً
أن يُجيبهم في ش يءٍ من مطالبِهم كما أراد الله؛ اتّهموهُ في شخصِه طعن

اسُ عنه 
ّ
 كي يبتعدَ الن

ُ
الِم

َّ
الَ الظ

َ
 مَسْحُورًاوَق

ً
 رَجُلا

َّ
 إِلا

َ
بِعُون

َّ
ت
َ
 ت
ْ
 إِن

َ
م مُحمّدًا  ون

ُ
ار إن أطعت

ّ
وقال الكف

 قد مسّهُ السّحر فأذهب سلامة تفكيره ومنطقه، أو خطابُهم موجّهٌ لِتباعِه 
ً
 رجُلا

َّ
م إلا

ُ
بعت

ّ
فلا تكونون ات

، والقائلون أفرادٌ ونسب القول إلى الكلِّ لِنّهم عنه راض
ً
لمِ المؤمنين خاصّة

ّ
ون، وذكرَهم بعنوانِ الظ

 ذمّا لهم على اتّهام أشرفِ الخلقِ بأشنع الوصف.

ي الله رسُوله 
ّ
وا ثمّ يُسل

ُّ
ضَل

َ
الَ ف

َ
مْث
َ ْ
كَ الِ

َ
 ضَرَبُوا ل

َ
يْف

َ
رْ ك

ُ
ظ
ْ
  ان

َ
تأمّل إلى حالِهم العجيبةِ كيف

 سا
ً
 كاذبٌ وتارة

ً
وا تارة

ُ
ريفِ فقال

ّ
وكَ بما لا يليقُ بمقامك الش

ُ
حر وغير ذلك؛ فصارُوا بذلك أنّهم وصف

ظر للأمرِ الذي من شأنه أن يُعلم تشبيهًا له 
ّ
الاضطرابِ في الحكم عليك أهل ضلالٍ صريحٍ، واستعار الن



 

 

94 

؛  لٍّ
ُ
يءِ المنظورِ إليهِ لشدّةِ ظهورِه، وعدَّ قدحَهم فيهِ بمنزلةِ الِمثالِ لجامعِ الغرابةِ الحاصلةِ من ك

ّ
بالش 

 المثلِ المضروب في شيُوعه  وللمبالغة في بيانِ قدحِهم
َ
 درجة

َ
هُ بلغ

ّ
 بأن

ً
 سَبِيلا

َ
طِيعُون

َ
 يَسْت

َ
لا
َ
فهم في  ف

 على الِمثالِ بمعنى: عجزوا عن أن يجدُوا 
ُ
ا للخرُوج منه، أو الوقف

ً
هم يتخبّطون لا يجدُون طريق غيِّ

 لإبطالِ دعوتك.
ً
 سبيلا

رُ الله رسُوله 
ّ
ه معهُ مؤيّدًا ونصيرًا ولا يُ  ويُذك

ّ
عجزُه أن يمدّهُ بكلِّ ما طلب قومه لكن حكمته بأن

لِكَ العظيمة أبت ذلك 
َ
يْرًا مِنْ ذ

َ
كَ خ

َ
اءَ جَعَلَ ل

َ
 ش

ْ
ذِي إِن

َّ
بَارَكَ ال

َ
 الإلهِ الذي لو شاء أجرى  ت

ُ
م شأن

ُ
عظ

ناءِ بعد ت
ّ
ه منتهى الإعجازِ، وإيرادُ هذا الث

ّ
وهُ أن

ُ
عجيبِه على يديك من المعجزاتِ الباهراتِ أكثر ممّا تخيّل

  صِ من حكايةِ أقوالِهم إلى مخاطبةِ الرّسُول
ّ
خل

ّ
ارِ من بديعِ الت

ّ
حْتِهَا من حال الكف

َ
جْرِي مِنْ ت

َ
اتٍ ت

َّ
جَن

صُورًا
ُ
كَ ق

َ
نْهَارُ وَيَجْعَلْ ل

َ ْ
 تسير تحت أشجارِها الِنهارُ  الِ

ً
اتٍ كثيرة

ّ
فيجعلُ لكَ في الحياةِ العاجلة جن

ه يستطيعُ 
ّ
 أن

َ
اقتصرُوا على الِكلِ منها؛ فبيّن  و

ً
ة
ّ
، طلبُوا كنزًا وجن

ً
 ويهبُ لك فيها قصورًا عظيمة

ُ
البهيجة

غنيهِ عن كلِّ نعيمٍ سواها، وحمل بعضٌ الآية على 
ُ
 فيها ت

ٌ
اتٍ لهُ إقامة

ّ
الوعدِ بالجزاءِ الِخرويّ أن يهب جن

ه 
ّ
فضّل وعدم الإلزام، والحاصل أنه بيّن لهم بأن

ّ
وا المشيئة بما تقتضيه العظمة الإلهيّة من الت

ُ
وأوّل

رفِ الدّنيويّ. 
ّ
 ليس من أهلِ الت

قين .34
ّ
 بالمت

ً
كذيب وحالُ الكافرينَ يوم القيامةِ مقابلة

ّ
 الت

ُ
 عاقبة

 ْد
َ
عْت

َ
اعَةِ وَأ بُوا بِالسَّ

َّ
ذ
َ
اعَةِ سَعِيرًا )بَلْ ك بَ بِالسَّ

َّ
ذ
َ
نْ ك

َ
ا لِم

َ
هَا 11ن

َ
انٍ بَعِيدٍ سَمِعُوا ل

َ
تْهُمْ مِنْ مَك

َ
ا رَأ

َ
( إِذ

فِيرًا )
َ
ا وَز

ً
ظ يُّ

َ
غ
َ
بُورًا )12ت

ُ
الِكَ ث

َ
 دَعَوْا هُن

َ
نِين رَّ

َ
ا مُق

ً
ق ا ضَيِّ

ً
ان
َ
وا مِنْهَا مَك

ُ
ق
ْ
ل
ُ
ا أ

َ
بُورًا 13( وَإِذ

ُ
يَوْمَ ث

ْ
دْعُوا ال

َ
 ت

َ
( لا

ثِيرًا )وَاحِدًا 
َ
بُورًا ك

ُ
هُمْ جَزَاءً وَمَصِيرًا 14وَادْعُوا ث

َ
 ل
ْ
ت

َ
ان
َ
 ك

َ
ون

ُ
ق
َّ
ت
ُ ْ
تِي وُعِدَ الم

َّ
دِ ال

ْ
ل
ُ
خ
ْ
 ال

ُ
ة
َّ
مْ جَن

َ
يْرٌ أ

َ
لِكَ خ

َ
ذ
َ
لْ أ

ُ
( ق

(15( 
ً

ولا
ُ
كَ وَعْدًا مَسْئ ى رَبِّ

َ
 عَل

َ
ان

َ
الِدِينَ ك

َ
 خ

َ
اءُون

َ
هُمْ فِيهَا مَا يَش

َ
رُهُمْ وَمَ  (16( ل

ُ
 مِنْ وَيَوْمَ يَحْش

َ
ا يَعْبُدُون

بِيلَ ) وا السَّ
ُّ
مْ هُمْ ضَل

َ
ءِ أ

َ
لا
ُ
مْ عِبَادِي هَؤ

ُ
ت
ْ
ل
َ
ضْل

َ
مْ أ

ُ
ت
ْ
ن
َ
أ
َ
ولُ أ

ُ
يَق

َ
ِ ف

بَغِي 17دُونِ اللََّّ
ْ
 يَن

َ
ان

َ
كَ مَا ك

َ
وا سُبْحَان

ُ
ال
َ
( ق

 
َ
ى ن آبَاءَهُمْ حَتَّ عْتَهُمْ وَ

َّ
كِنْ مَت

َ
وْلِيَاءَ وَل

َ
 مِنْ دُونِكَ مِنْ أ

َ
خِذ

َّ
ت
َ
 ن
ْ
ن
َ
ا أ

َ
ن
َ
وْمًا بُورًا )ل

َ
وا ق

ُ
ان
َ
رَ وَك

ْ
ك ِ
ّ
دْ 18سُوا الذ

َ
ق
َ
( ف

بِيرًا 
َ
ابًا ك

َ
هُ عَذ

ْ
ذِق

ُ
مْ ن

ُ
ك
ْ
لِمْ مِن

ْ
صْرًا وَمَنْ يَظ

َ
 ن

َ
ا وَلا

ً
 صَرْف

َ
طِيعُون

َ
سْت

َ
مَا ت

َ
 ف

َ
ون

ُ
ول

ُ
ق
َ
مْ بِمَا ت

ُ
بُوك

َّ
ذ
َ
 .(19)ك



 

 

95 

 
َ
ا حقيقة

ً
هم عليها؛ أضرب عنها مثبت

َ
 على السّؤالِ عمّا جرّأ

ُ
ار التي تبعث

ّ
وبعد أن بيّن الله أقاويل الكف

هم  اعَةِ ما جعلهم يصرّون على غيِّ بُوا بِالسَّ
َّ
ذ
َ
ارِ من  بَلْ ك

ّ
في حقيقةِ الِمرِ لم يكن ما صدر من الكف

 لِنّهم أنكرُوا البعث، والسّاعة علمٌ على
َّ
اسِ؛ سمّيت باسمِ  أقاويل إلا

ّ
أحداث فناءِ الدّنيا إلى بعثِ الن

اعَةِ سَعِيرًامبدئها أو للإشارة إلى سرعةِ انقضائها  بَ بِالسَّ
َّ
ذ
َ
نْ ك

َ
ا لِم

َ
دْن

َ
عْت

َ
بوا  وَأ

ّ
وقد هيّأ الله للذين كذ

 سيقت لت
ٌ
 اعتراضيّة

ُ
ارِ الذي يشتعلُ بأجسادِهم، والجملة

ّ
وعّدهم بتلك الحياةِ الِخرويّةِ عذابَ الن

عدَّ للرّسُول 
ُ
عدّ لهم بما أ

ُ
نِه من إيجادِ العذابِ  ومقابلةِ ما أ

ّ
من الخيرِ، وعبّر بنونِ العظمةِ إيذانا بتمك

مًا شأن 
ّ
عهم مفخ

ّ
ف الصّلة وذكر السّاعة ليشن

ّ
بين بها؛ ووظ

ّ
وإيقاعه عليهم، ولم يقل: وأعتدنا للمكذ

 السّاعة.

ا لمب
ً
 لوصفِ عذابِهم تحقيق

ُ
انٍ دأ الإنذارِ الذي نزّل من أجله الفرقان ثمّ يتفرّغ

َ
تْهُمْ مِنْ مَك

َ
ا رَأ

َ
إِذ

ا عبّر بالفعلِ  بَعِيدٍ 
ّ َ
ما عُلمت من المقامِ لم

ّ
ذكر وإن

ُ
ارُ لم ت

ّ
ار من مسافةٍ بعيدة وقابلتهم، والن

ّ
إذا قابلوا الن

هم بشدّة المقابلة الِولى
ُ
ما المراد تخويف

ّ
ر وإن

ُ
ث"رأتهم"، وهي لا تنظ

ّ
 لها هيئة نظرٍ  المؤن

ّ
لها، ويُحتملُ أن

ع الِمرِ المخيفِ 
ّ
 في توق

ّ
خويفِ لِن

ّ
 في الت

ً
ر البُعد مبالغة

َ
ك
َ
الله أعلمُ بها فأحوالُ تلك الدّارِ ليست كهذه، وَذ

حتمل 
ُ
ة لا ت

ّ
فِيرًامشق

َ
ا وَز

ً
ظ يُّ

َ
غ
َ
هَا ت

َ
ارِ ما يدلُّ على توعّدها لهم، و"لها" بمعنى: من سَمِعُوا ل

ّ
ها، سمعُوا للن

قُ 
ّ
س ويتحق

َ
ف
َّ
فعّل للمبالغةِ، والزّفير خروج الن

ّ
ه من الت

ُ
 والغضب الدّاخليّ؛ وصياغت

ُ
غيّظ الغليان

ّ
والت

اقعٌ على الحالينِ وهو مناسبٌ للبُعدِ أو  فخيمِ، وسماعُهم و
ّ
فظينِ للت

ّ
نكيرُ في الل

ّ
غيّظ أكثر، والت

ّ
مع الت

ا وسمعوا زفيرًا، وعلى كلٍّ ف
ً
ارِ التي تنتظرُهم يُقدّرُ: رأوا تغيّظ

ّ
ا قد استعار حال الغضبانِ المتوعّدِ للن

َ
وَإِذ

 
َ
نِين رَّ

َ
ا مُق

ً
ق ا ضَيِّ

ً
ان
َ
وا مِنْهَا مَك

ُ
ق
ْ
ل
ُ
ارِ وهم مقيّدون بالسّلاسلِ مع بعضِهم  أ

ّ
وا في مكانٍ ضيّقٍ من الن

ُ
ذف

ُ
وإذا ق

 
ُ
 عن الإهانةِ، والمقرّن

ٌ
سهم كالِيدي بالِرجل، والإلقاءُ كناية

ُ
شديدُ في الضّيّقِ أو مع أنف

ّ
المربُوط؛ والت

رْنِ، وحصل لهم بهذا ضيقٌ بالسّلاسلِ وضيقٌ بالمكانِ 
َ
 في وصفِ الضّيقِ والق

ٌ
منا -والمقرّن مبالغة

ّ
سل

سعٍ  -الله
ّ
ما يُسلسل مَن كان في مت

ّ
ه إن

ّ
بُورًالِن

ُ
الِكَ ث

َ
وا هلاكهم فصارُوا يدعونه:  دَعَوْا هُن

ُ
ن
ّ
تيق

ا؛
َ
حسّرِ، أو هو طلبٌ  واثبوراهُ؛ يا حسرتن

ّ
 عن شدّةِ الت

ٌ
بورِ كناية

ّ
هم للث

ُ
بُور الهلاك، ودُعاؤ

ّ
ونحو ذلك، والث

ى ما هو أشدّ منها ليقض ي عليها، و"هنالك" 
ّ
دّةِ يتمن

ّ
اقع في الش  الو

ّ
للموتةِ القاضيةِ لو وجدُوها؛ لِن

ون بأعلى أصواتِهم من مكانٍ 
ُ
 تحقيرٍ كشفت عن فظيعِ حالِهم وهم يستغيث

ُ
قُ  إشارة

ّ
ضيّقٍ مقرّنين. ثمّ يعل



 

 

96 

ثِيرًاالله على موقِفهم من العذابِ: 
َ
بُورًا ك

ُ
بُورًا وَاحِدًا وَادْعُوا ث

ُ
يَوْمَ ث

ْ
دْعُوا ال

َ
 ت

َ
لا ترجُوا في هذا العذابِ  لا

 العذاب طويلٌ لا نهاية له، وما دام الدّعاء الواحد لا 
ّ
ا بعد آخر لِن

ً
ا واحدًا واطلبُوا هلاك

ً
المخزي هلاك

مِ بهم وتأييسِهم من إجابةِ دُعائهم، وذكر الزّمان تنبيهًا ين
ّ
 على التّهك

ً
فعُهم صارَ أمرهم بتجديدِه محمولا

 نافعًا فيها. -ولو قلّ -إلى نعمةِ الِعمارِ التي ضيّعُوها وكان الدّعاء الخالص 

  ويأمرُ الله رسُوله 
ّ
 بين حالِ هؤلاءِ وحال الفائزين بجن

ً
لْ ةِ الخلدِ أن يبسُط لقومه مقارنة

ُ
ق

يْرٌ 
َ
لِكَ خ

َ
ذ
َ
بورِ؛ خيرٌ؟  أ

ّ
ارِ والسّعيرُ وما فيهِ من ضيق قرنٍ ودعاءٍ بالث

ّ
 بالن

ُ
خويف

ّ
مْ قل لهم: أذلك الت

َ
أ

 
َ
ون

ُ
ق
َّ
ت
ُ ْ
تِي وُعِدَ الم

َّ
دِ ال

ْ
ل
ُ
خ
ْ
 ال

ُ
ة
َّ
لوها؟ والاستفهامُ  جَن

ُ
قين بأن يدخ

ّ
نعّمِ الِبديِّ التي وعد الله المت

ّ
 الت

ُ
ة
ّ
أم جن

ة خيريّتها، وإذا اعتبرناهُ خطابًا لِهلِ الإيمانِ تقريع
ّ
 عن كونها تنازعُ الجن

ً
ها فضلا

ُّ
ارُ شرٌّ كل

ّ
؛ فالن ميٌّ

ّ
يٌّ تهك

 بما يعدُهم الله به ليتقوّوا على الصّبرِ في 
ً
رِ في مآلِ المشركين الوخيمِ مقابلة

ّ
فك

ّ
فالاستفهامُ لبعثِ الت

 تعكسُ مقصد خلقِ الإ
ٌ
قوى صفة

ّ
باب الصّفاتِ الحميدة؛ دعوتهم، والت

ُ
نسانِ للخضوعِ لله؛ وتجمعُ ل

ةِ 
ّ
هُمْ جَزَاءً وَمَصِيرًافناسبت بذلك أن تكون مفتاح الجن

َ
 ل
ْ
ت

َ
ان
َ
قد جعلت في علمِ الله جزاءً لهم ودارًا  ك

للإقامةِ الِبديّةِ الهنيئة المضمونةِ، وليست كوعدِ بشرٍ قد يصدُق في وعدِه وقد تحول العوارض دونه 

ها والخلود فيها 
ُ
 تستحقُّ بالعملِ ثمَّ يكون دخول

ُ
ة
ّ
هم" تنبيهًا على الاستحقاقِ، والجن

َ
فلا يُنجزُه، وأوردَ "ل

الِدِينَ يمها بفضلِ الله والارتقاء في نع
َ
 خ

َ
اءُون

َ
هُمْ فِيهَا مَا يَش

َ
عيمِ لا  ل

ّ
يجدُون فيها ما يُريدُون من الن

قِه"يشاءون" 
َّ
ةِ، كما قدّم "فيها" على متعل

ّ
 بالمن

ً
هم" تعجيلا

َ
يرجون خرُوجًا منها ولا يُخرجون، وقدّم "ل

 طيّ 
ّ
ةِ لا يشاؤون إلا

ّ
و الجن

ُ
ةِ، وداخل

ّ
وها، ونسب اهتمامًا بحياة الجن

ُ
بًا لِنّهم قد اختيرُوا بتقواهُم ليدخل

 لهم كما يبقون لها 
ٌ
ةِ وهنا إلى داخليها تقريرًا بأنّها باقية

ّ
 إلى الجن

ً
كَ وَعْدًا الخلد قبلا ى رَبِّ

َ
 عَل

َ
ان

َ
ك

 
ً

ولا
ُ
وا الله عنهُ، وتضمّن  مَسْئ

ُ
اسِ أن يسأل

ّ
 جزاءهُ حقٌّ مضمونٌ؛ وللن

ّ
"وعدًا" وقد تقرّر في حُكمِ الله أن

ا، ومن ذلك: 
ًّ
ى رُسُلِكَ معنى: حق

َ
ا عَل

َ
ن
َ
ا مَا وَعَدْت

َ
آتِن ا وَ

َ
ن  في تحقيقِ  [194]آل عمران:  رَبَّ

ٌ
وفي هذا مبالغة

 الوعدِ وليس فيهِ معنى إيجاب ش يءٍ على الله. 

 ما آلت إليه عاقبتُهم بسببه 
ُ
رُهُمْ وَيَوْ وبعد أن حكى ما كان من شركِ المشركين في الدّنيا يُبيّن

ُ
مَ يَحْش

 ِ  مِنْ دُونِ اللََّّ
َ
ى معبُوداتِهم  واذكر أيّها الرّسُول  وَمَا يَعْبُدُون

ّ
اليوم الذي نجمعُ فيهِ كلّ المشركين بشت

 من دونِ الله، وشملت "ما" العقلاء كعيس ى 
ً
وها آلهة

ُ
خذ

ّ
والملائكة بدليلِ الخطابِ الآتي،  التي ات



 

 

97 

 الله هو المعبُود وحدهُ  ومعنى "من دُون الله" معبودون ليس
ّ
 الضّلالِ لِن

ُ
الله واحدًا منهم، وذلك عين

بِيلَ وقد عبدوا غيره دونه  وا السَّ
ُّ
مْ هُمْ ضَل

َ
ءِ أ

َ
لا
ُ
مْ عِبَادِي هَؤ

ُ
ت
ْ
ل
َ
ضْل

َ
مْ أ

ُ
ت
ْ
ن
َ
أ
َ
ولُ أ

ُ
يَق

َ
فيسألُ الله  ف

سهم 
ُ
ركِ أم اختارُوا عبادتكم بأنف

ّ
م مَن حمل عبيدي هؤلاءِ على الش

ُ
المعبودات وهو أعلمُ بهم: هل أنت

وا؟ والاستفهام تقريريٌّ لإقامةِ الحجّةِ على المشركين بما يصرّحُ به المعبُودون، وفيهِ تضييقٌ على 
ُّ
فضل

 بنسبِ الإضلالِ إليهم ترجيحًا لحصُولِه، وأضاف جانبِ المعبودين بحصرِ جوابِهم في أحدِ أمرينِ؛ 
َ
وبدأ

سكم 
ُ
م لِنف

ُ
 سمحت

َ
المشركين إليهِ"عبادي" مع الإشارةِ إليهِم"هؤلاء"؛ لتمييزِهم؛ وليُومئ لهم: كيف

 بتضييعِ شرفِ عُبوديّةِ الله. 
َ
ين

ّ
 بإضلالِهم وهم عبيدي؟ ثمّ ليومئ للضّال

 قائلين: حينها يُجيبُ المعبُودون من دون الله متع
َ
 جّبين

َ
خِذ

َّ
ت
َ
 ن
ْ
ن
َ
ا أ

َ
ن
َ
بَغِي ل

ْ
 يَن

َ
ان

َ
كَ مَا ك

َ
وا سُبْحَان

ُ
ال
َ
ق

وْلِيَاءَ 
َ
  مِنْ دُونِكَ مِنْ أ

َ
خاذ وليٍّ يُنازعك مقام الِلوهيّة؛ فكيف

ّ
سنا بات

ُ
هك يالله مِن أن نسمح لِنف

ّ
ننز

نا نحنُ الِولياء مِن دونِك؟ نفوا الِه
ّ
 ندّعي أن

َ
هُ لغيرِنا؟ وكيف

ُ
خذ

ّ
ون ليبطل الِعظم مِن بابِ أولى، نت

هُ يقومُ على أمورِ غيرِه 
ّ
فيِ، والوليّ:المتبُوع؛ لِن

ّ
 لتأكيدِ الن

ٌ
انية صلة

ّ
، و"مِن" الث

ً
وعبّرُوا بنفيِ الكون مبالغة

فيُقصدُ طمعًا في منافعه، وهذا جوابٌ عامٌّ من المعبُودين وهو صدقٌ ممّن شأنهم الصدق وكذبٌ من 

كِنْ مَ غيرِهم 
َ
رَ وَل

ْ
ك ِ
ّ
سُوا الذ

َ
ى ن آبَاءَهُمْ حَتَّ عْتَهُمْ وَ

َّ
  ت

ً
عم جيلا

ّ
ك يالله غمرتهم بالن

ّ
 ما في الِمرِ أن

ُ
وحقيقة

رُهم بمقصدِهم 
ّ
رعِ السّماويِّ الذي يُذك

ّ
رف وطول الزّمان واجب الالتزام بالش

ّ
بعد جيلٍ فأنساهم الت

رها البشر 
ّ
بعُوا الِهواء التي سط

ّ
ملي لهم مصالِحُهم وجاء من بعدَهم الحقيقيّ؛ وبناءً عليهِ ات

ُ
وفق ما ت

كر إفضال 
ُ
وا من إضلالِهم مع إيقاع تبعةِ الضّلال عليهم، وذ

ُ
دًا فأرداهُم في الضّلالِ، والحاصل تبرّأ

ّ
مقل

فرانِ فضله 
ُ
اش ئ عن ك

ّ
وْمًا بُورًاالله لبيانِ رحمته بهم ولبيانِ فظاعةِ ضلالِهم الن

َ
وا ق

ُ
ان
َ
وا  وَك

ُ
فكان

 لذ
ً
لك أهل خسارةٍ عظيمةٍ، وبورٌ جمعُ بائرٍ وقيل: مصدرٌ؛ وهو بمعنى: الهلاك، فيكون وصفهُم نتيجة

 إلى أنَّ أسباب 
ً
 وأصله "ذوي بورٍ"، وذكرهم بالكونِ"كانوا" وبعنوانِ القومِ إشارة

ً
بذاتِ المصدرِ مبالغة

ى وكأنّها صارت من خصائصهم.
ّ
 الهلاك قد تأصّلت فيهم حت

 بالخطابِ 
ُ
ما آثر ثمّ يلتفت

ّ
بُوكم؛ وإن

ّ
 فقد كذ

ٌ
م بأنّهم آلهة

ُ
ظمِ تقديرُ: إن ادّعيت

ّ
ارِ، وفي الن

ّ
إلى الكف

ه يقعُ الآن 
ّ
ا في تمثيلِ المشهدِ وكأن

ً
اق  الحذف استغر

َ
ون

ُ
ول

ُ
ق
َ
مْ بِمَا ت

ُ
بُوك

َّ
ذ
َ
دْ ك

َ
ق
َ
ولقد أنكر الذين  ف

وكم، وفاءُ 
ّ
 وأنّهم أضل

ٌ
موهُ عليهم؛ بأنّهم آلهة

ُ
موهم ما ادّعيت

ُ
سمّى الفصيحة لِنّها أفصحت  عبدت

ُ
"فقد" ت



 

 

98 

 أو بمعنى: في 
ٌ
تيجةِ المنتظرةِ، وباءُ "بما" سببيّة

ّ
 عن الن

ً
صْرًامفرجة

َ
 ن

َ
ا وَلا

ً
 صَرْف

َ
طِيعُون

َ
سْت

َ
مَا ت

َ
فلا  ف

قبل منكم ولا فداء، 
ُ
رِّ بحيلتِكم فلا توبة ت

ّ
ا" أي دفعًا للش

ً
سكم، و"صرف

ُ
تستطيعُون إيجاد خلاصٍ لِنف

. و"نصرًا" أي
ٌ
 ولا شفاعة

ٌ
ة
ّ
ل
ُ
 خلاصًا باستنصارِ غيرِكم إذ لا تنفعُ خ

 
َ
ين

ّ
ا للمشركين وغيرهم وهم في الدّنيا للاعتبارِ بمآلِ الضّال مْ ثمّ يوجّهُ خطابًا عامًّ

ُ
ك
ْ
لِمْ مِن

ْ
وَمَنْ يَظ

بِيرًا
َ
ابًا ك

َ
هُ عَذ

ْ
ذِق

ُ
ركِ والعصيانِ منكم سوف نجازيه يوم القيامة ب ن

ّ
العذابِ الكبيرِ والذي أصرَّ على الش

 في هوله وشدّته.

 

  



 

 

99 

 السابقةات المسابقنموذج من أسئلة 

 

 المسابقات السابقة: حتى يتعرف المشارك على طبيعة وطريقة أسئلة المسابقة، فيما يلي نموذج لبعض أسئلة 

ا مسََّهمُْ طاَئفٌِ وإَمَِّا ينَزْغَنََّكَ منَِ الشَّيطْاَنِ نزَغٌْ فاَستْعَذِْ باِللَّهِ إنَِّهُ سمَيِعٌ علَيِمٌ * إنَِّ الَّذيِنَ اتَّقوَاْ إذَِ  ﴿قال تعالى:   -1

 ﴾ تضمنت الآيتان علاجا لوسوسة الشيطان هو: منَِ الشَّيطْاَنِ تذَكََّروُا فإَذِاَ همُْ مبُصْرِوُنَ 

 الاعتصام به وطلب الحماية منه لأنه العليم به وبنزغه. ذكر الله و أ

 عدم التمادي مع الوسواس حتى لا يتمكن في القلب.  ب

 جميع ما ذكر  صحيح.  ج

 
 

 ﴾ لعَلََّكمُْ ترُحْمَوُنَ  وأَنَصْتِوُالهَُ  فاَستْمَعِوُاوإَذِاَ قرُئَِ القْرُآْنُ  ﴿قال تعالى:   -2

 ما الفرق بين الاستماع والإنصات؟ 

الاستماع محاولة السماع للقراءة بتفريغ قوة السمع للصوت، والإنصات رد كل شاغل عن السماع  أ

 وعدم الاشتغال بغيره. 

بغيره ، والإنصات محاولة السماع للقراءة  الاشتغالرد كل شاغل عن السماع وعدم الاستماع  ب

 بتفريغ قوة السمع للصوت

 لا يوجد فرق بينهما، وقد جاء طلب الإنصات تأكيدا لطلب الاستماع  ج

 
 

 الْأنَفْاَلُ( هي: ﴾ )قلُِ الأْنَفْاَلُ للَِّهِ واَلرَّسوُلِ  الأْنَفْاَلِ يسَأْلَوُنكََ عنَِ  ﴿قال تعالى:   -3

 الغنائم من الحرب.   أ

 ما يتقرب به المسلم إلى الله من النوافل.  ب

 قوافل التجارة.  ج

 
 

﴾ كره فريق من المؤمنين  لكَاَرهُِونَ كمَاَ أخَرْجَكََ ربَُّكَ منِْ بيَتْكَِ باِلحْقَِّ وإَنَِّ فرَيِقاً منَِ المْؤُمْنِيِنَ  ﴿قال تعالى:   -4

 الخروج للقتال ببدر بسبب: 

 عدم استعدادهم للقتال، حيث كانت نيتهم الأولى هي التعرض لعير قريش وليس القتال.  أ

 للخوف من العدو حيث كان عدد المسلمين قليلا.  ب

 أ و  ب صحيحتان . ج

 
 



 

 

100 

أنََّهاَ لكَمُْ وتَوَدَُّونَ أنََّ غيَرَْ ذاَتِ الشَّوكْةَِ تكَوُنُ لكَمُْ وَيرُيِدُ اللَّهُ  الطَّائفِتَيَنِْ وإَذِْ يعَدِكُمُُ اللَّهُ إحِدْىَ  ﴿قال تعالى:   -5

 الطَّائفِتَيَنِْ( هما: ﴾ )أنَْ يحُقَِّ الحْقََّ بكِلَمِاَتهِِ ويَقَطْعََ داَبرَِ الكْاَفرِيِنَ 

 المسلمين والمشركين.  أ

 وما تحمله من أموال وبضائع، وقتال النفير المقبل من مكة والنصرة عليهم. المقبلة من الشام العير  ب

 المسلمين واليهود.  ج

 
 

﴾ معنى الاستدراج الوارد في كلمة منِْ حيَثُْ لاَ يعَلْمَوُنَ  سنَسَتْدَرْجِهُمُْ واَلَّذيِنَ كذََّبوُا بآِياَتنِاَ  ﴿قال تعالى:   -6

 سنَسَتْدَرْجِهُمُْ(: )

سيرسل الله لهم الآيات والأوبئة والمصائب مما يجعلهم يقنطون من رحمة الله تعالى، فيأخذهم بغتة  أ

 من حيث لا يشعرون. 

سيبسط الله لهم من الرخاء والنعماء ما يجعلهم ينسونه ويستبعدون عقابه، فيأتيهم بأسه من حيث  ب

 لم يسبق لهم به علم.

لضراء مما يجعلهم ينسونه ويقنطون من رحمته، فيأخذهم سيرسل الله تعالى إليهم السراء وا ج

 العذاب بغتة من حيث لا يشعرون.

 
 

وَ ثقَلُتَْ فيِ يسَأْلَوُنكََ عنَِ السَّاعةَِ أَيَّانَ مرُسَْاهاَ قلُْ إنَِّماَ علِمْهُاَ عنِدَْ ربَِّي لاَ يجُلَِّيهاَ لوِقَتْهِاَ إلَِّا هُ  ﴿قال تعالى:   -7

قلُْ إنَِّماَ علِمْهُاَ عنِدَْ اللَّهِ ولَكَنَِّ أكَثْرََ النَّاسِ لاَ  كأَنََّكَ حفَيٌِّ عنَهْاَالسَّماَواَتِ واَلأْرَضِْ لاَ تأَْتيِكمُْ إلَِّا بغَتْةًَ يسَأْلَوُنكََ 

 كأَنََّكَ حفَيٌِّ عنَهْاَ(:﴾ ورد في تفسير )يعَلْمَوُنَ 

 كأنك تتعمد إخفاءها على قومك رغم علمك بها من خلال الوحي.  أ

 كأنك صاحب معرفة بها وبحث في شأنها ومهتم بها.  ب

 كأنك على اطلاع بإمارات قيام الساعة ولكن تخفيها على قومك للاستعداد للامتحان الدنيوي.  ج

 
 

ومَاَ يكَوُنُ لنَاَ أنَْ نعَوُدَ  ۚ  منِهْاَقاَلَ اللَّهُ تعَاَلىَٰ: ﴿قدَِ افتْرَيَنْاَ علَىَ اللَّهِ كذَبِاً إنِْ عدُنْاَ فيِ ملَِّتكِمُْ بعَدَْ إذِْ نجََّاناَ اللَّهُ   -8

 وأَنَتَْ  باِلحْقَِّ  قوَمْنِاَ وبَيَنَْ  بيَنْنَاَ افتْحَْ  ربََّناَ ۚ  توَكََّلنْاَ اللَّهِ  علَىَ ۚ  علِمْاً شيَءْ   كلَُّ  ربَُّناَ وسَعَِ  ۚ  إلَِّا أنَْ يشَاَءَ اللَّهُ ربَُّناَفيِهاَ 

 مشيئة الله هنا تعني:   الفْاَتحِيِنَ﴾ خيَرُْ 

 إيمان الإنسان أو كفره بيد الله وحده، ولا اختيار للإنسان فيه مطلقا.  أ

يمكن للإنسان أن يتحول إلى غير دينه بنفسه واختياره المطلق دون أن تكون للمشيئة الإلهية أي  ب

 تدخل في هذا الجانب. 

كنوا فيه، فلو شاء التأدب مع الله سبحانه وتعالى الذي جعل كل شيء بيديه، حتى إيمانهم الذي تم ج

 الله خذلانهم بالكفر ما منعه مانع.

 
 



 

 

101 

 ﴾ لَخَاسرِوُنَ قاَلَ تعَاَلىَٰ: ﴿وقَاَلَ المْلَأَُ الَّذيِنَ كفَرَوُا منِْ قوَمْهِِ لئَنِِ اتَّبعَتْمُْ شعُيَبْاً إنَِّكمُْ إذِاً   -9

 "لخاسرون" كانوا  يقصدون بها: 

التحذير من اتباع شعيب عليه السلام بوقوع الهلاك والخسارة والمتمثلة في أضرار تحصل لهم في  أ

 الدنيا من جراء غضب آلهتهم عليهم كما يظنون؛ لأن الظاهر أنهم لا يعتقدون البعث. 

 التحذير من خسارة ما يجنونه من الأموال نتيجة تطفيف المكيال والميزان وغش الناس.  ب

 أ و ب صحيحتان.  ج

 
 

﴾ في هذه الآية واَتَّقوُا فتِنْةًَ لاَ تصُيِبنََّ الَّذيِنَ ظلَمَوُا منِكْمُْ خاَصَّةً واَعلْمَوُا أنََّ اللَّهَ شدَيِدُ العْقِاَبِ  ﴿قال تعالى:   -10

 الكريمة يحذر الله المؤمنين من بلاء يصيب: 

 المسيء بظلمه ومخالفته لأمر الله تعالى. أ

 غير المسيء لسكوته عن المخالفين وعدم إنكاره المسيء مع القدرة على ذلك.  ب

 "أ" و "ب" . ج

 
 

ليِثُبْتِوُكَ أوَْ يقَتْلُوُكَ أوَْ يُخرْجِوُكَ ويَمَكْرُوُنَ ويَمَكْرُُ اللَّهُ واَللَّهُ خيَرُْ  الَّذيِنَ كفَرَوُاوإَذِْ يمَكْرُُ بكَِ  ﴿قال تعالى:   -11

 الَّذيِنَ كفَرَوُا(  تعود إلى .....، وكان ذلك في ........) ﴾المْاَكرِيِنَ 

 الَّذيِنَ كفَرَوُا(  تعود إلى اليهود،  وكان ذلك في المدينة المنورة. ) أ

 الَّذيِنَ كفَرَوُا(  تعود إلى كفار قريش،  وكان ذلك في مكة المكرمة. ) ب

 لك في المدينة المنورة. الَّذيِنَ كفَرَوُا(  تعود إلى كفار قريش،  وكان ذ) ج

 
 

واَللَّهُ خيَرُْ  ويَمَكْرُوُنَ ويَمَكْرُُ اللَّهُ وإَذِْ يمَكْرُُ بكَِ الَّذيِنَ كفَرَوُا ليِثُبْتِوُكَ أوَْ يقَتْلُوُكَ أوَْ يُخرْجِوُكَ  ﴿قال تعالى:   -12

 ...........﴾  المكر  هو ........، وتفسير مكر الله سبحانه وتعالى هو المْاَكرِيِنَ 

المكر هو محاولة إيقاع الضرر  خفية، ومكر الله سبحانه وتعالى هنا هو إلهام نبيه صلى الله عليه  أ

 وسلم بالدفاع عن نفسه بمخادعة الكفار  ورد مكرهم عليهم. 

المكر هو محاولة إيقاع الضرر  بالقوة، ومكر الله سبحانه وتعالى هنا هو رد مكر الكافرين عليهم  ب

 بإرسال ملائكته لنصرة النبي صلى الله عليه وسلم. 

المكر  هو محاولة إيقاع الضرر خفية، ومكر الله سبحانه وتعالى هنا هو حفظ الله لرسوله وإفشال  ج

  منهم وحفظه وردد مكرهم عليهم. مكر الكافرين حيث أنجاه الله

 

 

 

 

 

 


