
 

 

 

 

 

 

 عشر الخامسةمقرر المسابقة 

 

 القرآن الكريم  تفسير

   عشر الخامسزء ــــالج 

 

 

 
 
 

 

 وتنزيل نسخة إلكترونية من هذا المحتوى عبر المسابقة يمكنكم الحصول على تفاصيل 

 على شبكة المعلومات العالمية تينموقع المدرس

https://areejquran.net/  

 
 

 القلب من دعــوة
 نظام في المشاركة خلال من تعالى الله دين لخدمة القلب من دعوة إليكم نوجه فإننا الله في نحبكم لأننا

 عبر التواصل خلال من وذلك ستينللمدر التعليمية والبرامج ،الوقفي للمبنى المباشر الدعم أو ،الوقفي السهم

 92508613 - 98211211 – 99206315 الأرقام

 .حسناتكم ميزان في جارية صدقة إنفاقكم يجعل أن وجل عز المولى سائلين

  

https://areejquran.net/
https://areejquran.net/
https://areejquran.net/


 

 

1 

 عشر الخامستفسير الجزء 

 الإسراءتفسيرُ سورة 

 
َ
ت وقت

َ
 في نزولها، إلا قليلا من آياتها مدنية، وعدد آياتها مئة وأحد عشر، عُرِف

ٌ
 الإسراءِ مكية

ُ
سورة

وأحوالهم، وتسمى أيضا بسورة الصحابةِ بسورة بني إسرائيل؛ لإيرادها قضايا وشؤونا هامة عن تاريخهم 

صَحُّ أنها كانت قبل الهجرة بنحو 
َ
 في وقت نزولها، والأ

َ
لِف

ُ
"سبحان" لابتدائها بتنزيه الله تعالى وتعظيمه، اخت

بَتِهَا في النزول فهي بعد سورة القصص وقبل سورة يونس.
ْ
 سنة وخمسة أشهر، أما عن رُت

 مواضيعَ قيمة متنوعة، ابتداء م
ُ
ِ حَوَت السورة

ن استنطاق الأحداث التاريخية في حادثة الإسراء، وَرَد 

الاعتبار للمسجد الأقص ى لكونه رمزا من رموز الإسلام المقدسة، وعرض الآيات المبهرات الدالة على 

ةٍ من الأوامر والنواهي والآداب الإسلامية، إلى إثبات حقيقة 
َ
ومَةٍ متكامِل

ُ
عظمة الله تعالى، ثم تقديمِ منظ

خروية بأدلة عالم الشهادة، ولم تغفل السورة عن قصة آدم ونزغات الشيطان له وذكر العبر البعث الأ 

في سبيل  المستخلصة منها، وقد أولت أهمية لعرض بعض أحوال الأمم وطرائق أخذهم، وما لقيه النبي 

انين وعظاتٌ دعوته من التهديدات والأسئلة المحبطة، وتفنيدها من لدن رب العالمين، وبين هذا وذاك قو 

رٌ للمؤمنين، تخلصهم من شوائب الفكر، ورذيلة الأخلاق، وتزرع فيهم بذور الصلاح والرشد.
ُ
ذ
ُ
 ون

 إلى المسجد الأقص ى، وإنزال التوراة هدى لبني إسرائيل  إسراء الرسول  .1

ِ الرهحْمَنِ الرهحِيمِ 
 بِسْمِ اللَّه

 ِسْرَى بِعَبْد
َ
ذِي أ

ه
 ال

َ
رِيَهُ مِنْ سُبْحَان

ُ
هُ لِن

َ
ا حَوْل

َ
ن
ْ
ذِي بَارَك

ه
ى ال ص َ

ْ
ق
َ ْ
سْجِدِ الأ

َ ْ
ى الم

َ
حَرَامِ إِل

ْ
سْجِدِ ال

َ ْ
 مِنَ الم

ا
يْلا

َ
هِ ل

بَصِيرُ )
ْ
مِيعُ ال هُ هُوَ السه

ه
ا إِن

َ
وا مِنْ دُ 1آيَاتِن

ُ
خِذ

ه
ت
َ
 ت

ه
لا
َ
ائِيلَ أ ى لِبَنِي إِسْرَ اهُ هُدا

َ
ن
ْ
ابَ وَجَعَل

َ
كِت

ْ
ى ال ا مُوس َ

َ
يْن
َ
آت ونِي ( وَ

( 
ا

ا )2وَكِيلا ورا
ُ
ك

َ
ا ش  عَبْدا

َ
ان

َ
هُ ك

ه
وحٍ إِن

ُ
ا مَعَ ن

َ
ن
ْ
 مَنْ حَمَل

َ
ة يه ِ

ر 
ُ
 (3( ذ

ى ص َ
ْ
ق
َ ْ
سْجِدِ الأ

َ ْ
ى الم

َ
حَرَامِ إِل

ْ
سْجِدِ ال

َ ْ
 مِنَ الم

ا
يْلا

َ
سْرَى بِعَبْدِهِ ل

َ
ذِي أ

ه
 ال

َ
ابتداء الكلام بالتسبيح  سُبْحَان

إيذان بإيراد خبر عجيب بعده، يحمل في طياته شيئا عظيما ذا قدر ومكانة في النفوس، بحيث يجعل 

القارئ في اهتمام وتركيز، والتسبيح معناه: "التنزيه وإزالة النقائص عن الله تعالى، وإثبات الكمال الإلهي 

أفعاله"، وهنا بمعنى: نفي من قصة العجز عنه، لورود ما يدل على القدرة الإلهية في في ذاته وصفاته و

" منصوبة لفعل مضمر متروك إظهاره؛ 
َ
 "سُبْحَان

ُ
حادثة الإسراء المذكورة بعد شأن التسبيح، ولفظة

سْرَى" أي سار بالليل، والهمزة ليست للتعدية، بل هي حاصلة بالباء، وهو 
َ
والتقدير: أسبح الله سبحانا، "أ

 لِسَرَى، و 
ٌ
رَى يحمل معنى مرادف المعنى: جَعَلَ عبده محمدا روحا وجسما مسريا أو ساريا، ولما كان السُّ



 

 

2 

" بصيغة التنكير، إشارة إلى أن السريان كان في جزء من الليل، ليس كله، 
ا
يْلا

َ
التنقل ليلا، فإردافه بِـــ"ل

الله وحفظه تبتدئ من وفيه دلالة على عظمة ذلك الليل ورفعة مقامه، والمسافة المقطوعة ليلا بعناية 

المسجد الحرام بمكة، وتنتهي إلى المسجد الأقص ى وهو بيت المقدس بفلسطين، وسمي بالأقص ى لبعده 

هُ الكبير لمن هو بالحجاز، وبينهما مسيرة ثلاثين يوما إلى أربعين يوما، 
َ
ا حَوْل

َ
ن
ْ
ذِي بَارَك

ه
البركة هي نماء  ال

 للمسجد الأق
ٌ
ص ى، والبركة هنا تشمل المادي كخيرات السماء وبركات الخير والفضل الكبير، صفة

هُ" تفيد حصول البركة في 
َ
هِيَةِ، "حَوْل

َ
حَمَاتِ الإل الأرض، والمعنوي كالمغفرةِ والثوابِ ومضاعفة الأجور والره

االأركان المحيطة بالمسجد، فيفهم حصول البركة فيه من باب أولى، 
َ
رِيَهُ مِنْ آيَاتِن

ُ
حلة المقصد من ر  لِن

 على عظمتِه وعجائبِ قدرته،  د النبي  محم
َ
، الدالة

َ
هُ الآياتِ الإلهية

ُ
تحت إشراف العناية الربانية، إراءَت

 الآيات وطبيعتها فلم يرد فيها نص شرعي قطعي،
ُ
بَصِيرُ  وأما ماهية

ْ
مِيعُ ال هُ هُوَ السه

ه
يرجع الضمير في  إِن

هُ" على الأظهر إلى النبي محمد 
ه
ونه سامعا وشاهدا لما أرَاه الله من الآيات الباهرات، وفي هذا نفي ، لك"إِن

لمزاعم المشركين، أنه واهم وكاذب، وأما على تقدير كونهما صفتين لله تعالى، فتكون بمعنى المسمع 

ى لِبَنِي والمبصر، أي القادر على إسماع عبده وإبصاره،  اهُ هُدا
َ
ن
ْ
ابَ وَجَعَل

َ
كِت

ْ
ى ال ا مُوس َ

َ
يْن
َ
آت ائِيلَ وَ  إِسْرَ

الجملة ابتدائية، على تقدير: الله أسرى بعبده، وآتى موس ى الكتاب. وهذا الانتقالُ في الموضوع لمناسبة 

ذكر المسجد الأقص ى الحاضن لجزء هام من تاريخ بني إسرائيل، والمعنى: آتى الله تعالى موس ى عليه 

ب هداية ورشاد لأمة بني إسرائيل، السلام كتاب التوراة، وكلفه بالرسالة، وجعل ذلك الكتاب سب

  لاحتوائه دلائل الاستقامة والصلاح، في الدنيا والآخرة،
ا

وا مِنْ دُونِي وَكِيلا
ُ
خِذ

ه
ت
َ
 ت

ه
لا
َ
ــمَا  أ " تفسيرية لِـ

ْ
ن
َ
"أ

تضمنه كتاب التوراة، وقد حُصِرَ التفسير في التوحيد الإلهي، لأهميته البالغة في الرسالة السماوية 

الموسَوية، أي: آتيناكم يا بني إسرائيل كتاب التوراة الهادي إلى الصراط المستقيم، فلا تتخذوا من دون 

، تلتجئون إليه في شؤونكم وحاج
ا
ضُ إليه جميعُ الأمورِ، ربكم وكيلا وه

َ
ف
ُ
 مَنْ اتكم، والوكيلُ: الذي ت

َ
ة يه ِ

ر 
ُ
ذ

ا ورا
ُ
ك

َ
ا ش  عَبْدا

َ
ان

َ
هُ ك

ه
وحٍ إِن

ُ
ا مَعَ ن

َ
ن
ْ
هذا الآية تحمل مقصودا تعريضيا لبني إسرائيل بأنهم غير عابدين  حَمَل

لم يكفر نعمتي باتخاذ لله، ولا شاكرين لنعمائه، والمعنى: لا تتخذوا من دوني وكيلا؛ لأن نوحا شكرني و 

 من تمام الجملة التي قبلها، أي: لا تتخذوا من دوني 
ُ
 هذه الجملة

َ
 أن تكون

ُ
الشريك، فكونوا مثله، ويجوز

" منصوب على 
َ
ة يه ِ

ر 
ُ
وحٍ عليهم السلام، ويجوز أيضا أن تكون "ذ

ُ
 ممن حُمِلَ مع ن

ا
وكيلا حال كونكم ذرية

ية لأجدادكم الذين حملناهم في سفينة نوح، التي أنجيناها من النداء، والمعنى: أنتم يا بني إسرائيل ذر 

الغرق بسبب إخلاص إيمانهم وسيرهم على الهدى الإلهي، ولم يكن القول: ذرية نوح وإنما ذرية من حملنا 

رهم بأصولهم التي أنجاها الله من الغرق، وهذا تعريض بأنهم إن 
 
مع نوح، رغم أن القصد متحقق،  ليذك

دى التوراة فستكون عاقبتهم وخيمة كعاقبة قوم نوح الهالكين، وهنا الحكمة في اختيار نوح لم يلتزموا ه



 

 

3 

من بين أجدادهم دون إبراهيم وإسحاق ويعقوب، ثم يبين سبحانه أن نوحا تركزت فيه صفتان 

 عظيمتان؛ العبودية الخالصة لله، والشكر الدائم بالقول والفعل.

 قصة بني إسرائيل .2

 
َ
ا إِل

َ
يْن

َ
ض

َ
ا )وَق بِيرا

َ
ا ك وًّ

ُ
نه عُل

ُ
عْل

َ
ت
َ
يْنِ وَل

َ
ت رْضِ مَره

َ ْ
سِدُنه فِي الأ

ْ
ف
ُ
ت
َ
ابِ ل

َ
كِت

ْ
ائِيلَ فِي ال ا جَاءَ وَعْدُ 4ى بَنِي إِسْرَ

َ
إِذ

َ
( ف

عُو 
ْ
ا مَف  وَعْدا

َ
ان

َ
يَارِ وَك ِ

لَ الد 
َ

جَاسُوا خِلا
َ
دِيدٍ ف

َ
سٍ ش

ْ
ولِي بَأ

ُ
ا أ

َ
ن
َ
ا ل مْ عِبَادا

ُ
يْك

َ
ا عَل

َ
ن
ْ
هُمَا بَعَث

َ
ولا

ُ
 )أ

ا
مُ 5لا

ُ
ك
َ
ا ل

َ
مه رَدَدْن

ُ
( ث

ا ) فِيرا
َ
رَ ن

َ
ث
ْ
ك
َ
مْ أ

ُ
اك

َ
ن
ْ
 وَجَعَل

َ
مْوَالٍ وَبَنِين

َ
مْ بِأ

ُ
اك

َ
دْن

َ
مْد

َ
يْهِمْ وَأ

َ
 عَل

َ
ة ره

َ
ك
ْ
مْ 6ال

ُ
ت
ْ
سَأ

َ
 أ
ْ
مْ وَإِن

ُ
سِك

ُ
ف
ْ
ن
َ
مْ لِأ

ُ
ت
ْ
حْسَن

َ
مْ أ

ُ
ت
ْ
حْسَن

َ
 أ
ْ
( إِن

 
ُ
خِرَةِ لِيَسُوءُوا وُجُوهَك

ْ
ا جَاءَ وَعْدُ الآ

َ
إِذ

َ
هَا ف

َ
ل
َ
ا ف بِيرا

ْ
ت
َ
وْا ت

َ
رُوا مَا عَل ِ

ب 
َ
ةٍ وَلِيُت لَ مَره وه

َ
وهُ أ

ُ
ل
َ
مَا دَخ

َ
 ك

َ
سْجِد

َ ْ
وا الم

ُ
ل
ُ
مْ وَلِيَدْخ

ا )7) افِرِينَ حَصِيرا
َ
ك
ْ
مَ لِل

ه
ا جَهَن

َ
ن
ْ
ا وَجَعَل

َ
مْ عُدْن

ُ
 عُدْت

ْ
مْ وَإِن

ُ
 يَرْحَمَك

ْ
ن
َ
مْ أ

ُ
ك ى رَبُّ   (8( عَس َ

اء، والإنعام على بني إسرائيل بإنزال رسالة التوراة، إلى ينتقل السياق بعد التنويه بشأن حادثة الإسر 

بيان المراحل المفصلية في تاريخ بني إسرائيل، التي تنم عن عدم اهتدائهم بالتوراة، وعَرْضِ السنن الإلهية 

 الحاكمة في نهوض الأمم وركودها.

 ِسِدُنه ف
ْ
ف
ُ
ت
َ
ابِ ل

َ
كِت

ْ
ائِيلَ فِي ال ى بَنِي إِسْرَ

َ
ا إِل

َ
يْن ضَ

َ
يْنِ وَق

َ
ت رْضِ مَره

َ ْ
القضاء بمعنى: التقدير، وتعديته  ي الأ

ابُ" راجع إلى التوراة، أو الألف واللام في )الكتاب( للجنس لا للعهد، 
َ
ا، وَ"الكِت

َ
وْحَيْن

َ
ا وَأ

َ
ن
ْ
غ
َ
بْل
َ
بإلى يفيد معنى أ

ب، أي كتب دينية غير التوراة، أو كتب معها كتاب التوراة، وقد ورد أ
ُ
ت
ُ
ن لهم كتبا أخرى فيكون بمعنى الك

مسماة بالأنبياء؛ كأشعياء، وأرميا، وحزقيال، ودانيال، فيها حديث مشابه لما فصله القرآن في هذه الآيات، 

والله أعلم بصحة ذلك، والإفساد المنسوب لبني إسرائيل جميعِهِم هو مشاركتهم في عمليات القتل 

ن العبادة وغيرها، وسيقع في تاريخهم هذا والتدمير والتخريب التي تقع على الأرواح والمنشآت وأماك

الإفساد مرتين، والقضاء الإلهي بهذا، ليس من قبيل إجبارهم على الإفساد، بل أنبأهم بما ستؤول إليه 

قٌ، لا تبدو له البدوات 
َ
ل
ْ
مُ الله أزليٌّ مُط

ْ
ا ،أفعالهم وتصرفاتهم الطائشة، وَعِل بِيرا

َ
ا ك وًّ

ُ
نه عُل

ُ
عْل

َ
ت
َ
 وَل

ا سادُكم في الأرض مقرونا بالعلو الكبير؛ أي بالطغيان والتجبر واستضعاف الخلائق، وسيكون إف
َ
إِذ

َ
ف

دِيدٍ 
َ
سٍ ش

ْ
ولِي بَأ

ُ
ا أ

َ
ن
َ
ا ل مْ عِبَادا

ُ
يْك

َ
ا عَل

َ
ن
ْ
هُمَا بَعَث

َ
ولا

ُ
م في المرة الأولى،  جَاءَ وَعْدُ أ

ُ
ِك
و 
ُ
فعند تحقق إفسادِكم وعُل

وِ 
َ
ا من عبادنا، ذ

ا
ق
ْ
ل
َ
ا عليكم خ

َ
ن
ْ
ط
ه
ة شديدة، سَل ة حَربِيه وه

ُ
يَارِ ي ق ِ

لَ الد 
َ

جَاسُوا خِلا
َ
والجوس: التخلل في  ف

البلاد وطرقها ذهابا وإيابا لتتبع ما فيها، والمراد به: سيطرتهم التامة على مدنهم ودُورِهِم، لمحاربتهم 

 والقضاء عليهم، 
ا

عُولا
ْ
ا مَف  وَعْدا

َ
ان

َ
ا، ولا رَاده  وَك

ا
ق
ه
ا مُحَق جَزا

ْ
م بِهِ جزاءَ إفسادكم الأول سيكون مُن

ُ
وما وُعِدت

ضَاءِ الله، 
َ
يْهِمْ لق

َ
 عَل

َ
ة ره

َ
ك
ْ
مُ ال

ُ
ك
َ
ا ل

َ
مه رَدَدْن

ُ
 لتكونوا  ث

َ
 والغلبة

َ
ة
َ
ول وبعد ضعفكم وانهزامكم نرجِعُ إليكم الدُّ

 أسيادا عليهم، 
َ
مْوَالٍ وَبَنِين

َ
مْ بِأ

ُ
اك

َ
دْن مْدَ

َ
ا وَأ فِيرا

َ
رَ ن

َ
ث
ْ
ك
َ
مْ أ

ُ
اك

َ
ن
ْ
  وَجَعَل

َ
ةِ، ليكون رِيه

َ
م بالقوةِ الماليةِ والبَش

ُ
دُك ِ

زَو 
ُ
وَن



 

 

4 

بْلُ، وفي الآية إشارة إلى أن كثرة العدد سبب للقوة لا للضعف، بخلاف ما هو شائع 
َ
رَ مِنْ ذي ق

َ
ث
ْ
ك
َ
دُكم أ

َ
عَد

اسمُ جَمْع للجماعة التي تنفر مع المرءِ من النظر إلى الكثرة بأنها سبب الفقر وضعف الاقتصاد، والنفير: 

هَامن قومه وعشيرتِهِ، 
َ
ل
َ
مْ ف

ُ
ت
ْ
سَأ

َ
 أ
ْ
مْ وَإِن

ُ
سِك

ُ
ف
ْ
ن
َ
مْ لِأ

ُ
ت
ْ
حْسَن

َ
مْ أ

ُ
ت
ْ
حْسَن

َ
 أ
ْ
لُ سبب رد الكرة لهم  إِن ِ

 
عَل

ُ
 ت
ٌ
جملة

 كان جزاءَ إحسانِكم بالاهتداء والتوبة والإصلاح في الأ 
َ
ا لكم الكرة

َ
ن رض، على أعدائهم؛ بمعنى: رَدُّ

م على الطريقة إِحْسَانٌ لأنفسكم، بتمكينها في الأرض والانتفاع ببركات السموات والأرض، 
ُ
ك
ُ
فاستقامَت

هَا   ره
َ
هَا وَش

َ
أي -وحصولِ الثواب الجزيل في الآخرة، واحذروا الإساءة والانقلاب على الأعقاب، لأن وَبَال

  -الإساءة
ُ
ت
ْ
حْسَن

َ
مْ مْ"؛ تنويهٌ واهتمامٌ بالفعل، كقوله تعالى: عَائِدٌ على أنفسكم،  وتكريرُ فعل "أ

ُ
ت
ْ
ش

َ
ا بَط

َ
وَإِذ

ارِينَ  مْ جَبه
ُ
ت
ْ
ش

َ
م"  130]الشعراء:  بَط

ُ
سِك

ُ
ف
ْ
ن
َ
هَا" ولم يقل: فإليها أو فعليها؛ للتقابل مع "لِأ

َ
ل
َ
[، وأما قوله: "ف

ا جَاءَ وَعْدُ اكما قال النحويون، مع أن حروف الجر يقوم بعضها مقام بعض، 
َ
إِذ

َ
خِرَةِ ف

ْ
تفريع على  لآ

م به ربكم في 
ُ
مَك

َ
عْل

َ
قوله: "وإن أسأتم فلها"، أي فإن أسأتم وجاء وعدُ الإفسَادِ الثاني في الأرض، كما أ

 جَوَابَ "فإذا جاء وعد الآخرة" وتقديره: بعثناهم، وإنما حَسُنَ -الكتاب، سنبعث عليكم عبادا لنا 
َ
ف

َ
حَذ

 لدلالةِ ما تقدم عليه من 
ُ
ا"هذا الحذف

َ
ن
ه
ا ل مْ عِبَادا

ُ
يْك

َ
ا عَل

َ
ن
ْ
يفعلون فيكم هذه الأعمال التالية:  -قوله: "بَعَث

 ْم
ُ
 على  لِيَسُوءُوا وُجُوهَك

ا
يسلطون عليكم أسباب المساءة والكآبة والغم والحزن فتبدو ظاهرة

ةٍ وجوهِكم،  لَ مَره وه
َ
وهُ أ

ُ
ل
َ
مَا دَخ

َ
سْجِدَ ك

َ ْ
وا الم

ُ
ل
ُ
لأقص ى مخربين، كما دخلوه أول ويدخلون المسجد ا وَلِيَدْخ

امرة، عند جوسهم خلال الديار،  بِيرا
ْ
ت
َ
وْا ت

َ
رُوا مَا عَل ِ

ب 
َ
"ما علوا" أصلها "ما علوه"، حذف عائد  وَلِيُت

ا مجازي؛ أي الاستيلاء 
َ
وُّ هُن

ُ
وْهُ إهلاكا، والعُل

َ
 ما عَل

َ
ون

ُ
الصلة لأنه متصل منصوب، والمعنى: يُهْلِك

ى رَبُّ والسيطرة،  مْ عَس َ
ُ
 يَرْحَمَك

ْ
ن
َ
مْ أ

ُ
 فتحٌ لبني إسرائيل لبابَ الأمل والرجاء، والمعنى: إن رجعتم  ك

ُ
الجملة

م إلى ربكم والتزمتم نهج التوراة السوي، سيرحمكم برحماته الواسعة، ويعيد لكم 
ُّ
عن إفسادكم وأخبت

امجدكم الذي كنتم فيه، 
َ
مْ عُدْن

ُ
 عُدْت

ْ
وأنذرهم بغضبه، والمعنى: كما فتح لهم باب الأمل حذرهم  وَإِن

ا مفعولا، مع ما 
َ
إن تماديتم وعدتم إلى الإفساد في الأرض سنعود عليكم ببطشنا وجبروتنا، وكان وعدُن

اندخره لكم من العذاب الأخروي، ولهذا قال:  افِرِينَ حَصِيرا
َ
ك
ْ
مَ لِل

ه
ا جَهَن

َ
ن
ْ
وجعلنا جهنم لمن عاث  وَجَعَل

ا لا خروج منه، والحَصِيرُ: المكان الذي يحصر في الأرض فسادا، وألقى وحي ربه  رًّ
َ
ق
َ
ا ومُسْت

ا
وراء ظهره، سِجْن

 فيه فلا يستطيع الخروج منه.

وأما أعيان العباد الذين يبعثهم الله على بني إسرائيل، فلم يتطرق القرآن إليهم، ولذا فلا حاجة لنا في 

الأمم والمجتمعات، المفندة للمزاعم والأوهام  معرفتهم، وإنما العبرة بالسنن والقوانين الإلهية التي تحكم

الانتمائية والقبلية، فهؤلاء بنو إسرائيل الذين زعموا أنهم أبناء الله وأحباؤه، يرد الله عليهم بالقانون 

قَ الصارم الذي لا يحابي أحدا: 
َ
ل
َ
نْ خ رٌ مِمه

َ
مْ بَش

ُ
ت
ْ
ن
َ
مْ بَلْ أ

ُ
وبِك

ُ
ن
ُ
مْ بِذ

ُ
بُك ِ

 
لِمَ يُعَذ

َ
لْ ف

ُ
[، وَمَا 18]المائدة:  ق

العقوبات المسلطة عليهم جزاء إفسادهم في الأرض مرتين إلا نموذجٌ للمعاملة الإلهية النافذة، المتعالية 



 

 

5 

فريق ذهب إلى ه قد اختلف في تحديد زمن المرتين، فعلى الأشخاص والأقوام والأزمان والأمكنة، إلا أن

ا وهو رأي الجمهور، وفريقٌ ق
َ
ت
ه
ال بعدم وقوع المرة الثانية، لامتلاك اليهود والحركة الصهيونية أنهما قد وَل

دواليب السياسة والاقتصاد والإعلام في هذا العصر الحاضر، والسيطرة بها على العالم والمسلمين 

خاصة، ليتمكنوا بذلك من تحقيق أغراضهم الفاسدة ونواياهم الخبيثة ضد القرآن الكريم والقيم 

حتى على رأي الجمهور القائلين بأن العذاب مرتين قد نزل ببني إسرائيل من قبل الإسلامية الأصيلة، و 

فإن الله قال: )وإن عدتم عدنا( فهو توعد من الله لهم بنزول العذاب إن عادوا للإفساد، وقد عادوا 

 فنسأل الله أن يعود عليهم بالعذاب والاستئصال.

 القرآن كتاب هداية للناس .3

 
َ
رْآن

ُ
ق
ْ
ا ال

َ
اإِنه هَذ بِيرا

َ
ا ك جْرا

َ
هُمْ أ

َ
نه ل

َ
الِحَاتِ أ  الصه

َ
ون

ُ
ذِينَ يَعْمَل

ه
 ال

َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
رُ الم ِ

 
وَمُ وَيُبَش

ْ
ق
َ
تِي هِيَ أ

ه
( 9)  يَهْدِي لِل

ا ) لِيما
َ
ا أ ابا

َ
هُمْ عَذ

َ
ا ل

َ
دْن

َ
عْت

َ
خِرَةِ أ

ْ
 بِالآ

َ
ون

ُ
مِن

ْ
 يُؤ

َ
ذِينَ لا

ه
نه ال

َ
ِ دُعَ 10وَأ

ر 
ه
 بِالش

ُ
سَان

ْ
ن ِ
ْ

 ( وَيَدْعُ الإ
َ
ان

َ
يْرِ وَك

َ
خ
ْ
اءَهُ بِال

( 
ا

 عَجُولا
ُ
سَان

ْ
ن ِ
ْ

 (11الإ

الَ بني إسرائيل من العذاب والخزي الدنيوي جزاء إعراضهم عن الهدى الإلهي
َ
رِ ما ن

ْ
-التوراة-بعد ذك

، ويبين مزاياه وخصائصه المكنونة فيه، -القرآن-، يقرر الله للأمة الإسلامية المنهج الذي تسيرُ وفقه 

ا للمسلمين مما وقع فيه بنو إسرائيل، وقد شغلت وقائع بني إسرائيل في القرآن القسط تحذيرا وتنبيه

 الأكبر، قال تعالى: 
َ
ون

ُ
لِف

َ
ت
ْ
ذِي هُمْ فِيهِ يَخ

ه
رَ ال

َ
ث
ْ
ك
َ
ائِيلَ أ ى بَنِي إِسْرَ

َ
صُّ عَل

ُ
 يَق

َ
رْآن

ُ
ق
ْ
ا ال

َ
 [.76]النمل:  إِنه هَذ

 َتِي هِي
ه
 يَهْدِي لِل

َ
رْآن

ُ
ق
ْ
ا ال

َ
وَمُ  إِنه هَذ

ْ
ق
َ
ا" تفيد التنويهَ بشأن القرآن الكريم ومقامه،  أ

َ
أداة الإشارة "هَذ

 
ُ
كُ القرآن

ُ
وفيق والثبات على الطريق المستقيم، أي يَسْل

ه
 الت

َ
والهداية هنا بمعنى البيان والإرشاد، لا هداية

رُقِ، بمعنى أرشدها وأصوبها وأتقنها وأعد
ُّ
سَانِ الطريقَ التي هي أقومُ الط

ْ
هَا، بالإن ِ

سَد 
َ
لها وأنجعها وأ

وَمُ" صيغة تفضيل للقويم، مسلوبُ المفاضلة في هذا الموضع، لأنه لا يمكن بأي حال تفضيل القرآن 
ْ
ق
َ
و"أ

الكريم على الكتب الأخرى السماوية في الاهتداء، بل كلها تهدي للطريق التي هي أقوم، وهو طريق الله 

ى قيام الساعة، إلا أننا يمكننا استخلاص أن القرآن أقوم الذي ارتضاه لعباده منذ آدم عليه السلام إل

اقع  جَاوَبُ مع التحديات الكبرى التي يفرزها الو
َ
ت
َ
من الكتب الأخرى فهو معجزة خالدة ورسالة خاتمة، ت

مُ الحلول الكلية والبدائل الناجحة، بأقصر الطرق وأيسرها،  ِ
د 
َ
ق
ُ
الإنساني إلى آخر لحظة في الدنيا، وت

 الفكرية. هافقدهُ التجربة البشرية، في فلسفاتها الوضعية ومذاهبوهذا ما ت

ومن الوظيفة الكبرى الأساسية للقرآن الكريم وهي الاهتداء، إلى بيان الثمرات التي يقطفها المهتدون 

نه المتقون في الدنيا والآخرة 
َ
الِحَاتِ أ  الصه

َ
ون

ُ
ذِينَ يَعْمَل

ه
 ال

َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
رُ الم ِ

 
اوَيُبَش بِيرا

َ
ا ك جْرا

َ
هُمْ أ

َ
في القرآن الكريم  ل



 

 

6 

لَ الإيمان الحَقه في قلبه، وجسده بعبوديته   وأجورٌ عظيمة سواء دنيوية وأخروية؛ جزاءا لمن حَصه
ٌ
ارَات

َ
بِش

الخالصة في العبادات الدينية وعلاقاتِه مع الآخرين، وتكاليفِه العملية ومختلِفِ جوانب حياته المتعددة 

ن أعظم البشارات في الدنيا تكريم الإنسان بالحياة الطيبة بمفهومها الشمولي، وفي الآخرة والمتشعبة، وم

اتِ الجنات أبد الآبدين، 
َ
مُهُ في رَوْض عُّ

َ
ن
َ
 الذنوب ورضوان الله، وَت

ُ
خِرَةِ مغفرة

ْ
 بِالآ

َ
ون

ُ
مِن

ْ
 يُؤ

َ
ذِينَ لا

ه
نه ال

َ
وَأ

ا لِيما
َ
ا أ ابا

َ
هُمْ عَذ

َ
ا ل

َ
دْن

َ
عْت

َ
رُ ا أ

 
بِين باليوم الآخر وَيُبَش ِ

 
 الكريمُ المكذ

ُ
مِ –لقرآن

ُّ
هَك بالعذاب الأليم  -من قبيل الته

في الدنيا والآخرة، سواء كانوا منكرين جاحدين له، أو موحدين مكذبين به بما يَدُلُّ من إصرارهم على 

ه تعالى: 
ُ
طِ  أعمالهم المخالفة للوحي، ويؤكد هذا قول

َ
وا أ

ُ
ذِينَ آمَن

ه
هَا ال يُّ

َ
ولِي يَاأ

ُ
سُولَ وَأ طِيعُوا الره

َ
 وَأ

َ يعُوا اللَّه

سُولِ  ِ وَالره
ى اللَّه

َ
وهُ إِل رُدُّ

َ
يْءٍ ف

َ
مْ فِي ش 

ُ
عْت َ
از

َ
ن
َ
 ت
ْ
إِن

َ
مْ ف

ُ
ك
ْ
مْرِ مِن

َ ْ
خِرِ الأ

ْ
يَوْمِ الآ

ْ
ِ وَال

 بِاللَّه
َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ
مْ ت

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
]النساء:  إِن

انِي [، وقوله تعالى: 59  وَالزه
ُ
انِيَة  فِي دِينِ الزه

ٌ
ة
َ
ف
ْ
أ مْ بِهِمَا رَ

ُ
ك
ْ
ذ
ُ
خ
ْ
أ
َ
 ت

َ
ةٍ وَلا

َ
د
ْ
 جَل

َ
ة
َ
له وَاحِدٍ مِنْهُمَا مِائ

ُ
اجْلِدُوا ك

َ
ف

خِرِ 
ْ

يَوْمِ الآ
ْ
ِ وَال

 بِاللَّه
َ
ون

ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ
مْ ت

ُ
ت
ْ
ن
ُ
 ك

ْ
ِ إِن

يْرِ [، 2]النور:  اللَّه
َ
خ
ْ
ِ دُعَاءَهُ بِال

ر 
ه
 بِالش

ُ
سَان

ْ
ن ِ
ْ

عندما يعتري  وَيَدْعُ الإ

 هَ 
َ
ِ على نفسه أو أهله أو الإنسان

ر 
ه
 بأن يدعوَ بالش

ُ
هُ الشيطان

َ
 ل
ُ
غ
َ
ز
ْ
مٌّ أو حَزَنٌ أو ضجرٌ بسبب مصيبة ما، يَن

من كان سببا في مصيبته، ويحسب أن ذلك انتقام ورد للعدوان، وهو غير كذلك، فالأجدر به أن يتقيَ الله 

، ليطمئنه الله ببشرى الخروج -قبلا وهذا من تمام الإيمان والعمل الصالح المذكور -ويحتسِب أمره لله 

ا الآمِنِ من مصيبته وكربته، قال تعالى:  رَجا
ْ
هُ مَخ

َ
َ يَجْعَلْ ل قِ اللَّه

ه
[، وقوله "دُعَاءَهُ 2]الطلاق:  وَمَنْ يَت

 الدعاءَ بالشر كاستعجالِهِ الدعاءَ با
ُ
عْجِلُ الإنسان

َ
بِيه، أي يَسْت

ْ
ش

ه
رٌ يُفِيدُ الت يْرِ"، مَصْدَ

َ
خ
ْ
يْرِ، وهذا من بِال

َ
لخ

غرائب الإنسان، فتارة تجده يدعو بالخير لنفسه وأهله ووطنه ومجتمعه وممتلكاته، وتارة يدعو على 

نفس تلك المذكورات بالشر، فما أعجب جنس الإنسان!، فلو يستجيب الله دعاءه بالشر لهلك في ذلك 

  الحين؛ لقوله تعالى: 
ه
اسِ الش

ه
ُ لِلن لُ اللَّه ِ

وْ يُعَج 
َ
يْهِمْ وَل

َ
يَ إِل ض ِ

ُ
ق
َ
يْرِ ل

َ
خ
ْ
هُمْ بِال

َ
[ وينتفي 11]يونس:  ره اسْتِعْجَال

دْرِكُ أن العجلة طبعٌ جُبِل عليه، قال تعالى: 
ُ
 إعجابنا بالإنسان حينما ن

ا
 عَجُولا

ُ
سَان

ْ
ن ِ
ْ

 الإ
َ
ان

َ
فالعجلة  وَك

لكات الإيمانية ما عنده من المب طبعٌ في الإنسانِ أصيلٌ، سواءا في الخير أو في الشر، إلا أنه بإمكان الإنسان

سَهُ على التأني والتريث وعدم العجلة، ويعودها الصبر على الأذى والمكاره.
ْ
ف
َ
ضَ ن ِ

 أن يُرَو 

 آيتا الليل والنهار، ومسؤولية الإنسان على أعماله وسنة إهلاك القرى  .4

 ِيْل
ه
 الل

َ
ا آيَة

َ
مَحَوْن

َ
يْنِ ف

َ
هَارَ آيَت يْلَ وَالنه

ه
ا الل

َ
ن
ْ
مْ وَجَعَل

ُ
ك ِ
 مِنْ رَب 

ا
ضْلا

َ
وا ف

ُ
غ
َ
بْت
َ
 لِت

ا
هَارِ مُبْصِرَة  النه

َ
ا آيَة

َ
ن
ْ
 وَجَعَل

( 
ا

صِيلا
ْ
ف
َ
اهُ ت

َ
ن
ْ
ل صه

َ
يْءٍ ف

َ
له ش 

ُ
حِسَابَ وَك

ْ
 وَال

َ
نِين ِ

دَ الس  مُوا عَدَ
َ
عْل

َ
قِهِ 12وَلِت

ُ
ائِرَهُ فِي عُن

َ
اهُ ط

َ
زَمْن

ْ
ل
َ
سَانٍ أ

ْ
له إِن

ُ
( وَك

قِيَامَ 
ْ
هُ يَوْمَ ال

َ
رجُِ ل

ْ
خ
ُ
ا )وَن ورا

ُ
ش

ْ
اهُ مَن

َ
ق
ْ
ا يَل ابا

َ
ا )13ةِ كِت يْكَ حَسِيبا

َ
يَوْمَ عَل

ْ
سِكَ ال

ْ
ف
َ
ى بِن

َ
ف
َ
ابَكَ ك

َ
 كِت

ْ
رَأ
ْ
( مَنِ 14( اق

رَى وَمَ 
ْ
خ
ُ
رَ أ

ْ
 وِز

ٌ
زِرُ وَازِرَة

َ
 ت

َ
يْهَا وَلا

َ
مَا يَضِلُّ عَل

ه
إِن
َ
له ف سِهِ وَمَنْ ضَ

ْ
ف
َ
دِي لِن

َ
مَا يَهْت

ه
إِن
َ
ى ف دَ

َ
 اهْت

َ
بِين ِ

 
ا مُعَذ

ه
ن
ُ
 ا ك

َ
بْعَث

َ
ى ن  حَته



 

 

7 

( 
ا

اهَ 15رَسُولا
َ
رْن مه

َ
د
َ
وْلُ ف

َ
ق
ْ
يْهَا ال

َ
حَقه عَل

َ
وا فِيهَا ف

ُ
سَق

َ
ف
َ
رَفِيهَا ف

ْ
ا مُت

َ
مَرْن

َ
 أ
ا
رْيَة

َ
هْلِكَ ق

ُ
 ن
ْ
ن
َ
ا أ

َ
رَدْن

َ
ا أ

َ
ا )( وَإِذ دْمِيرا

َ
( 16ا ت

وبِ عِ 
ُ
ن
ُ
كَ بِذ ِ

ى بِرَب 
َ
ف
َ
وحٍ وَك

ُ
رُونِ مِنْ بَعْدِ ن

ُ
ق
ْ
ا مِنَ ال

َ
ن
ْ
ك
َ
هْل

َ
مْ أ

َ
ا )وَك ا بَصِيرا بِيرا

َ
 (17بَادِهِ خ

 ِيْن
َ
هَارَ آيَت يْلَ وَالنه

ه
ا الل

َ
ن
ْ
الجَعْلُ بمعنى الخلق والتكوين، خلق اُلله الليلَ والنهارَ علامتين دالتين  وَجَعَل

بِهِمَا المس
ُ
عَاق

َ
ا في ت مَتُهُمُا جَلِيًّ

َ
عِهِ، وتظهر عَظ

ْ
مَةِ قدرته وبديعِ صُن

َ
مِهِ وعَظ

ْ
تمر منذ خلق الكون على وُسْعِ عِل

مٍ، وانسلاخ النهار من الليل، وانضباط مدة كل واحد منهما 
دُّ
َ
ق
َ
رٍ أو ت

ُّ
خ
َ
أ
َ
لٍ أو ت

َ
ل
َ
إلى قيام الساعة دون خ

ا، 
ا
رِيف

َ
ا وخ ا وشتاءا وربيعا

ا
 صيف

ا
هَارِ مُبْصِرَة  النه

َ
ا آيَة

َ
ن
ْ
يْلِ وَجَعَل

ه
 الل

َ
ا آيَة

َ
مَحَوْن

َ
 "الآية" إلى الليل  ف

ُ
ة
َ
اف

َ
إِض

والنهار، يجوز أن تكون بيانية؛ بمعنى: الآية التي هي الليل، والآية التي هي النهار، أو إضافة حقيقية؛ بمعنى 

رَ بهذين الخلقين  ِ
 
ك
َ
ذ
ُ
يَيْنِ، وت

َ
ول
ُ
ى غير الآيتين الأ  معنا

َ
فِيد

ُ
آية الليل هي القمر، وآية النهار هي الشمس، لِت

مر والشمس ـ ، وإرادة الإضافة الحقيقية هو الأبلغ والأعمق والأنسب مع بلاغة القرآن الق-العظيمين 

هُ بدون نور، فيكتسب توهجه بانعكاس نور الشمس على 
ُ
مَرِ، وجعل

َ
وْءِ الق مْسُ ضَ

َ
الكريم، فالـــمَحْوُ ط

بْصَر( 
َ
" اسم فاعل )أ

ا
يْرَهُ كرته، فيكون الليل مظلما، تختفي فيه الأشياء، وَ"مُبْصِرَة

َ
المتعدي، أي جَعَلَ غ

مْسُ سَبَبَ إبصار الأشياء، فظلام الليل وسكونه يساعد على راحة الإنسان، وأما نور 
ه
 الش

ُ
ا، وتكون بَصِيرا

يَاء، 
ْ
ش
َ
مْ النهار فيبعث على النشاط والحركة والعمل وإبصارِ الأ

ُ
ك ِ
 مِنْ رَب 

ا
ضْلا

َ
وا ف

ُ
غ
َ
بْت
َ
علة خاصة بآية  لِت

 
ُ
هَا النهار، والإشارة ِ

ةِ ضِد 
ه
مِ عِل

ْ
 بِعِل

ٌ
اقه وحيويته يحفزكم -آية الليل- إليها كافية ، والمعنى: ضياء النهار وإشر

على طلب أرزاق ربكم، والمثال الأظهر على ذلك: الشمس شرط ضروري في نبات الزروع، فلو تخلف 

 يَوْ  يتوقفالشرط ينعدم الإنبات، و 
َ
وت

ُ
دَ مِهِ، المزارعون عن العمل، فلا يجد الإنسان ق مُوا عَدَ

َ
عْل

َ
وَلِت

حِسَابَ 
ْ
 وَال

َ
نِين ِ

امِ  الس  دِ الأيه نِين بِعَدَ ِ
دَ الس  وهذه علة للآيتين معا؛ أي بتعاقب الليل والنهار تدركون عَدَ

نه الحساب، فتحسبون به آجال مواعيدكم وديونكم وإجاراتكم ومعاملاتكم، 
َ
 ف

َ
مُون

َ
عْل

َ
والشهورِ، وت

اقيت الصلا  ة والحج والصوم والزكاة، فلو كان الزمان غير مقسم في أجزائه لما استطاع وتضبطون مو

الإنسان حساب ش يء، ولو كان الزمان ليلا فقط لما قدر على العمل والنشاط والحركة، ولو كان نهارا 

 سرمديا لما وجد ظرفا ملائما لراحته وسلامة جسمه. 

اهُ وقتين، ينبهنا الله بقوله: بعد بيان النظام الزمني المعتمد على الآيتين المخل
َ
ن
ْ
ل صه

َ
يْءٍ ف

َ
له ش 

ُ
وَك

 
ا

صِيلا
ْ
ف
َ
يْ:  ت

َ
يُ الالتباس، أ

ْ
ف
َ
رْحُ ون

ه
 والش

ُ
بْيِين

ه
صِيلُ: الت

ْ
ف
ه
اهُ"، الت

َ
ن
ْ
ل صه

َ
" بفعل مضمر يفسره "ف له

ُ
انتصب "ك

له ش يء تحتاجونه في كليات العقيدة والتشريع والأخلاق والأخبار وأساسيات التكوين 
ُ
اهُ  -الكون -وك

ه
ن قد بَيه

ا،  افِيا
َ
ا ش ا واضِحا

ا
م تبيان

ُ
ك
َ
قِهِ ل

ُ
ائِرَهُ فِي عُن

َ
اهُ ط

َ
زَمْن

ْ
ل
َ
سَانٍ أ

ْ
له إِن

ُ
ائِرِ جاء من: رَمْيِ السهام  وَك

ه
وأصلُ كلمةِ الط

التي في آخرها الريش المرقومة بأسماء المتقاسمين على الش يء المقسوم الــمُعَد  للتوزيع، فكل من وقع 

لِقَ في الآية الس
ْ
ط
ُ
هُ، فهذا الفعل يسمى الطيران، والطائر هو السهم، وأ

َ
ذ
َ
خ
َ
همُ المرقومُ باسمه على ش يء أ



 

 

8 

له 
ُ
لِقَ اسمُ السهم على حظ الإنسان من ش يء ما، والمعنى: وك

ْ
ط
ُ
على حظ الإنسان من العمل، مثل ما أ

قِهِ ملازما له غير 
ُ
ئ في عُن ِ

ي  رَ والسه ِ
ي 
َ
مفارق له، لا يتملص منه، مسؤولٌ عنهُ بأكمله،  إنسان جعلنا عمله الخ

قُ دلالة على الملازمة والمصاحبة والقرب، أي عمله ملازم له لزوم القلادة لعنق 
ُ
يْءٌ، والعُن

َ
صُ منه ش 

َ
ق
ْ
لا يُن

االمرأة،  ورا
ُ
ش

ْ
اهُ مَن

َ
ق
ْ
ا يَل ابا

َ
قِيَامَةِ كِت

ْ
هُ يَوْمَ ال

َ
رجُِ ل

ْ
خ
ُ
رجُِ، وَن

ْ
خ
ُ
ا" مفعولٌ لِن ابا

َ
أو حال لمفعول محذوف  "كِت

هِرُ يوم 
ْ
ظ
ُ
ا": النشر ضد الإخفاء والإضمار، والمعنى: ون ورا

ُ
ش

ْ
ا"، "مَن ابا

َ
هُ يَوْمَ القِيَامَةِ كِت

َ
رِجُهُ ل

ْ
خ
ُ
تقديره: "وَن

ورٍ، يجده مكشوفا أمامه، واضحا 
ُ
القيامة لكل إنس ما كان يعمله من الخير والشر في شكل كتابٍ مسْط

اإخفاءِ ش يء منه، في عينيه، لا يقدر على  يْكَ حَسِيبا
َ
يَوْمَ عَل

ْ
سِكَ ال

ْ
ف
َ
ى بِن

َ
ف
َ
ابَكَ ك

َ
 كِت

ْ
رَأ
ْ
..."  اق

ْ
رَأ
ْ
جملة "اق

ا" فعيل بمعنى فاعل؛ أي حاسب  الُ له، "حَسِيبا
َ
مقول قائل محذوف يدل عليه السياق، والتقدير: يُق

 
َ
اهِد

َ
اب أعمالك وطالعه، لا ش

َ
حْ كِت

ه
صَف

َ
هُ تامة وضابط، والمعنى: يقال له: ت

ُ
هَادَت

َ
 اليوم على نفسك ش

مْرِ بالقرءاة سيصنف الناس إلى فريقين لا أكثر، على أساس القاعدةِ الإلهيةِ 
َ
. وبعد الأ

َ
ت

ْ
ن
َ
كشهادة ذلك أ

يْهَاالعادلة: الجزاء من جنس العمل، 
َ
مَا يَضِلُّ عَل

ه
إِن
َ
له ف سِهِ وَمَنْ ضَ

ْ
ف
َ
دِي لِن

َ
مَا يَهْت

ه
إِن
َ
ى ف دَ

َ
لفريق ا مَنِ اهْت

مُورِهِم، التائبون من جميع ما أسرفوا على 
ُ
الأول: السائرون على الهدى، المطيعون الله ورسوله في كل أ

أنفسهم، الذين رجعت إليهم منافع الاهتداء والاستقامة، ومن أعظمها النجاة من العذاب المهين والفوز 

لمصرون على عصيانهم، الذين عاد عليهم بجنات النعيم، والفريق الثاني: الضالون المخالفون نهج ربهم، ا

 المقاعد في 
ُ
ؤ بَوُّ

َ
أضرار الانحراف عن الإسلام وتعاليمه، وأخزى ضرر يتحملونه: غضب الإله المتعالي، وت

 
َ
بِعَة

َ
نِبَةٍ ت

ْ
سٍ مُذ

ْ
ف
َ
له ن

ُ
لُ ك ِ

النيران أبد الآبدين، وبين أفراد الفريق الثاني يقطع الله العلائق والوشائج، وَيُحَم 

تْهَا  مَا
َ
رَف

َ
ت
ْ
رَى اق

ْ
خ
ُ
رَ أ

ْ
 وِز

ٌ
زِرُ وَازِرَة

َ
 ت

َ
لُ، وهي  وَلا

ْ
ق ِ
 
رُ: الث

ْ
 الوزرَ، الوِز

ُ
: النفسُ الحاملة

ُ
حْمِلُ الوزرَ، الوَازِرَة

َ
زِرُ: ت

َ
ت

 
َ
يَة

ْ
 ذنوب نفس أخرى بُغ

ٌ
حْمِلُ نفسٌ مذنبة

َ
قِلُ كاهل صاحبها يوم القيامة، والمعنى: ولا ت

ْ
ث
ُ
الذنوب التي ت

، التخفيف وا ٍ
ر 
َ
ةٍ من ش ره

َ
صُ من نصيبِهِ مثقالُ ذ

َ
ق
ْ
ٍ مسؤولٌ عن جميع أعماله، لا يُن

لُّ إنسانٍ شقي 
ُ
لوضع، ك

مُ استنتاجا: أن النفس السعيدة لا تحمل أوزار النفس الشقية بالأولى، كالشفاعات المزعومة في 
َ
يُعْل

َ
ف

اقعة بين الأقوام وأنبيائهم أو صالحيهم. يستقص ي الله  تعالى في إعذار صنف الأشقياء اليوم الآخر الو

 بقوله: 
ا

 رَسُولا
َ
بْعَث

َ
ى ن  حَته

َ
بِين ِ

 
ا مُعَذ

ه
ن
ُ
وسياق الآية بما قبلها يتضح في هذا المعنى الدقيق: )إن كنا  وَمَا ك

لم نرحمكم في الآخرة وعذبناكم جزاء إعراضكم، فلا تنسوا أننا رحمناكم في الدنيا ولم نعذبكم حتى أتاكم 

م ما يجب عليكم، فلما كذبتم ولم تشفقوا على أنفسكم الرسول من عن
ُ
مُك ِ

 
م وَيُعَل

ُ
رُك ِ

 
م وَيُبَش

ُ
ذِرك

ْ
د الله يُن

 على أن 
ُ
حق عليكم العذاب الدنيوي، وبالأحرى سيحق عليكم عذابي في النار يوم القيامة(، فدلت الآية

 الله للناسِ تكون بعد بعث الرسل إليهم، فلا موجب لأخذهم قبل مج
َ
سُل.مؤاخذة  يء الرُّ

اقع،  لِهَا في الو
ُّ
ـــمَث

َ
 ت
َ
 تعذيبه لأهل القرى جزاء إباقهم بعد بعثة الرسل، وكيفية

َ
ثم يبين الله طريقة

"؛ بقوله: 
ا

 رَسُولا
َ
بْعَث

َ
ى ن  حَته

َ
بِين ِ

 
ا مُعَذ

ه
ن
ُ
ا تجسيدا لقانونه الصارم: "وَمَا ك

َ
مَرْن

َ
 أ
ا
رْيَة

َ
هْلِكَ ق  نُ

ْ
ن
َ
ا أ

َ
رَدْن

َ
ا أ

َ
وَإِذ



 

 

9 

رَ 
ْ
وا فِيهَامُت

ُ
سَق

َ
ف
َ
ظاهر الآية: إرادة الله الإهلاك )شرط(، و)جوابه(: أمرنا مترفيها ففسقوا...،  فِيهَا ف

فيكون المعنى: الله أراد الإهلاك فقهر أهل القرية على الفسق فدمرهم، إلا أن ظاهر الآية ممتنع في حق 

لْ الله تعالى، لقوله تعالى: 
ُ
مُرُ  ق

ْ
 يَأ

َ
 لا

َ  إِنه اللَّه
َ
مُون

َ
عْل

َ
 ت

َ
ِ مَا لا

ى اللَّه
َ
 عَل

َ
ون

ُ
ول

ُ
ق
َ
ت
َ
اءِ أ

َ
حْش

َ
ف
ْ
[، 28]الأعراف:  بِال

بِهِ، ولا من حكمته  أن يسوقهم إلى ما يفض ي إلى  ِ
فليس من شأن الله إهلاك قوم قبل أن يأتوا بمسب 

جح الأنسب مؤاخذتهم ليحقق سببا لإهلاكهم، وخروجا من هذا الظاهر الممتنع في حق الله إلى التأويل الأر 

ا(، لأن الأفعالَ 
َ
مَرْن

َ
( وَ )أ

َ
بْعَث

َ
بمقام الله وقوانينه العادلة، نجعل الواو العاطفة قبل )إذا( بين الفعلين )ن

 بعضُها على بعض سواء اتحدت في اللوازم أو لا، فيكون أصل نظم الكلام هكذا: "وما كنا معذبين 
ُ
يُعطف

 ونأمر مترفي القرية بما أم
ا
 رسولا

َ
رهم به رسولهم، فيفسقوا عن أمرنا، فيحق عليهم الوعيد حتى نبعث

اقع   لحصول الإهلاك، أي ذلك و
ا
" شرطا

ا
رْيَة

َ
هْلِكَ ق

ُ
 ن

ْ
ن
َ
ا أ

َ
رَدْن

َ
ا أ

َ
فنهلكهم إذا أردنا إهلاكم" فيكون: "وَإِذ

اهُمْ بمشيئته وإرادته، ولا مكره له، وهذا الأمر شائع في القرآن كقوله: 
َ
صَبْن

َ
اءُ أ

َ
ش

َ
وْ ن

َ
 ل

ْ
ن
َ
وبِهِمْ أ

ُ
ن
ُ
 بِذ

: اسم مفعول من أترفه، أي أعطاه الترفة؛ وهي النعمة، فالمترفون: أهل 100]الأعراف: 
ُ
رَف

َ
[، والــمُت

النعمة وسعة العيش، وهم الأسيادُ وشرفاءُ القوم على العموم، "أمرنا مترفيها" دعوناهم بدعوة رسلنا، 

، فباستجابتهم ت
ُ
هُ إليهم الدعوة وَجه

ُ
ستجيب الدهماء الذين تحت سيطرتهم، "ففسقوا لأنهم أول من ت

حِقُّ عليهم كلمة العذاب 
َ
ت
َ
افيها" يخرجون عن طاعة رسولهم، ف دْمِيرا

َ
اهَا ت

َ
رْن مه دَ

َ
وْلُ ف

َ
ق
ْ
يْهَا ال

َ
حَقه عَل

َ
 ف

دْمِيرُ: التخريبُ الشديد
ه
هُ الرسولُ لقومه حال عدم الاستجابة، الت

ُ
غ ِ
 
وْلُ" هو الوعيدُ الذي يُبَل

َ
، "الق

بِرُوا به بسبب عدم امتثالهم، فدمرناها 
ْ
خ
ُ
تدميرا، والتأكيد  -أي القرية-والمعنى: حَقه عليهم الوعيد الذي أ

بالمصدر دلالة على عظم التدمير، والتدمير متعلق بأهلها أيضا، لأن إطلاق التدمير على هدم المنشآت 

، وفي الآية الكريمة ما يدل على نسانمجازي علاقته الإطلاق، والظاهر أن التدمير حقيقته إهلاك الإ

وحٍ خطورة الترف وتحذير الأمة منه 
ُ
رُونِ مِنْ بَعْدِ ن

ُ
ق
ْ
ا مِنَ ال

َ
ن
ْ
ك
َ
هْل

َ
مْ أ

َ
مْ" خبرية تفيد التكثير والإبهام  وَك

َ
"ك

في العدد، "القرون" جمع قرن، وهي المدة الزمنية الكبيرة وتقدر بمئة سنة، ويطلق على الناس الذين كانوا 

مُودَ  لك المدة كما هو في الآية، فالمراد من القرون: أهل القرون، وهذا مشابه لقوله تعالى:في ت
َ
ا وَث وَعَادا

ا ثِيرا
َ
لِكَ ك

َ
 ذ

َ
ا بَيْن

ا
رُون

ُ
ِ وَق

صْحَابَ الرهس 
َ
ا..." تمثيلٌ لما سبق في أمر 38]الفرقان:  وَأ

َ
ن
ْ
ك
َ
هْل

َ
مْ أ

َ
[، فالآية "وَك

والمعنى: قرونٌ كثيرة بعد قرن نوح عليه السلام عاش فيها أقوامٌ إهلاك القرى بسبب فسوق مترفيها، 

وحٍ" إيجاز؛ وكأنه قيل: من قوم نوح ومن 
ُ
 لرسلهم وأنبيائهم، أهلكناهم بسبب ذنوبهم، "مِنْ بَعْدِ ن

َ
بُون ِ

 
ذ
َ
مُك

انِ، 
َ
وف

ُّ
كُ بِالط

َ
 بعدهم، لأن قومَ نوحٍ هو القومُ الأولُ الـــمُهْل

ُ
كَ بِذ ِ

ى بِرَب 
َ
ف
َ
اوَك ا بَصِيرا بِيرا

َ
وبِ عِبَادِهِ خ

ُ
 ن

ة النفس بأن الله عالم بذنوب الأقوام وللقارئ بالتبع الخطاب موجه للنبي محمد 
َ
، والقصد منه طمْأن

وجرائمهم، لئلا تتحسر وتتألم، والمعنى: الله حسبك وكافيك، عالــمٌ بسيئات عباده، لأنه القادر على معرفة 

 . الجهر والسر، والعمل والنية



 

 

10 

 إرادة العاجلة وإرادة الآخرة .5

 َهَا م
َ

مَ يَصْلا
ه
هُ جَهَن

َ
ا ل

َ
ن
ْ
مه جَعَل

ُ
رِيدُ ث

ُ
نْ ن

َ
اءُ لِم

َ
ش

َ
هُ فِيهَا مَا ن

َ
ا ل

َ
ن
ْ
ل  عَجه

َ
ة
َ
عَاجِل

ْ
 يُرِيدُ ال

َ
ان

َ
ا مَنْ ك ا مَدْحُورا مُوما

ْ
ذ

مِنٌ 18)
ْ
هَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤ

َ
 وَسَعَى ل

َ
خِرَة

ْ
رَادَ الآ

َ
ا )( وَمَنْ أ ورا

ُ
ك

ْ
 سَعْيُهُمْ مَش

َ
ان

َ
ئِكَ ك

َ
ول
ُ
أ
َ
ءِ 19ف

َ
لا
ُ
ءِ وَهَؤ

َ
لا
ُ
مِدُّ هَؤ

ُ
 ن

ًّ
لا

ُ
( ك

ا ) ورا
ُ
كَ مَحْظ ِ

اءُ رَب 
َ
 عَط

َ
ان

َ
كَ وَمَا ك ِ

اءِ رَب 
َ
بَرُ دَرَجَاتٍ 20مِنْ عَط

ْ
ك
َ
 أ
ُ
خِرَة

ْ
لآ
َ
ى بَعْضٍ وَل

َ
هُمْ عَل

َ
ا بَعْض

َ
ن
ْ
ل ضه

َ
 ف

َ
يْف

َ
رْ ك

ُ
ظ
ْ
( ان

( 
ا

ضِيلا
ْ
ف
َ
بَرُ ت

ْ
ك
َ
  (21وَأ

دِيهذه الآيات تبيان لجملتي 
َ
ما يَهْت

ه
إِن
َ
دى ف

َ
يْهَا مَنِ اهْت

َ
مَا يَضِلُّ عَل

ه
إِن
َ
له ف

َ
سِهِ وَمَنْ ض

ْ
ف
َ
سْرَاء:  لِن ِ

ْ
[ 15]الإ

قِهِ و
ُ
زَمْناهُ طائِرَهُ فِي عُن

ْ
ل
َ
له إِنسانٍ أ

ُ
سْرَاء:  وَك ِ

ْ
[ بحيث بين الله للناس بأن أعمالهم من كسبهم 13]الإ

لها عنهم أو معهم، ووكل أمرهم إليهم، ثم بين لهم أن الناس  لهم تبعاتها؛ فلا أحد يتحم  واختيارهم، وحمه

صنفان من حيث مقاصدهم من أعمالهم؛ فمنهم من أراد بها الدنيا قاصرا فكره وهمه عليها، ومنهم من 

ا علم أن الفوز الحقيقي  إنما هو فيما بعد الدنيا فعمل لذلك وسعى له. أراد بها
 
 الآخرة لم

 
َ
ة
َ
عَاجِل

ْ
 يُرِيدُ ال

َ
ان

َ
"العاجلة" صفة لموصوف محذوف يُعلم من السياق؛ أي الدار العاجلة وهي  مَنْ ك

ه ولا يريد بعمله إلا إياها ولم يعمل للآخرة   الحياة الدنيا؛ من كانت همه
َ
ن
ْ
ل رِيدُ عَجه

ُ
نْ ن

َ
اءُ لِم

َ
ش

َ
هُ فِيهَا مَا ن

َ
 ا ل

"المشيئة" القيام بفعل عن طوع نفس ودون إكراه، "الإرادة" مرادف المشيئة؛ أي يعجل الله في الدنيا قبل 

ا كتبه لمن أراد العاجلة. و"لِمنْ" بدلٌ من "لهُ" وهو بدل جزء من كل؛ ولا ينال  الآخرة بمشيئته ما يشاء مم 

 بمشيئة الله. وإرادة العباد مخلوقة لله أحد كل  ما تمن
 
ا  مع أنها من كسبهم واختيارهم اه إلا

َ
ن
ْ
مه جَعَل

ُ
ث

ا ا مَدْحُورا مُوما
ْ
هَا مَذ

َ
مَ يَصْلا

ه
هُ جَهَن

َ
"يصلاها" يقاس ي حرها، "مذموما" ملوما، "مدحورا" مطرودا؛  ل

ه عليها؛ يجعله في الآخرة يدخل النار حقيرا مطرودا ويقاس ي  عندما يعجل الله ما شاء في الدنيا لقاصر هم 

ها؛ ولقد كان فعل الإرادة في العاجلة مضارعا )أراد( تنبيها إلى أنه يتكرر لزواله كل مرة وبأن العاجل  حر 

مِنٌ ضٍ وذاهب منق
ْ
هَا سَعْيَهَا وَهُوَ مُؤ

َ
 وَسَعَى ل

َ
خِرَة

ْ
رَادَ الآ

َ
"السعي" المش ي دون العدو؛  أي من قصد  وَمَنْ أ

بعمله نيل ثواب الآخرة ورضا الله ثم  سعى من أجل تحقيق ذلك؛ ومن السعي للآخرة الائتمار بالأوامر 

ادة لابد له من السعي وأن إرادة الآخرة دون السعي لها والانتهاء عن النواهي، وهنا تنبيه إلى أن تحقيق الإر 

غرور، واشتراط الإيمان مع السعي )وهو مؤمن( حال جيء بها للتأكيد بأن الإيمان داخل في السعي للآخرة 

ا ورا
ُ
ك

ْ
 سَعْيُهُمْ مَش

َ
ان

َ
ئِكَ ك

َ
ول
ُ
أ
َ
أي الجامعون للخصال الحميدة الثلاث المذكورة آنفا؛ إرادة الآخرة،  ف

رُ والس
ْ
ك

ُ
عي لها، والإيمان بالله واليوم الآخر؛ أولئك يُتقبل منهم عملهم ويثابون عليه الثواب الحسن، وش

رَهم باسم الإشارة تنبيها إلى ما يُذكر من عطاء لهم على أنهم 
َ
ك
َ
الله لهم هو إثابتهم على العمل الصالح؛ وذ

 قد استحقوه 
َ
ءِ مِنْ عَط

َ
لا
ُ
ءِ وَهَؤ

َ
لا
ُ
مِدُّ هَؤ

ُ
 ن

ًّ
لا

ُ
اك ورا

ُ
كَ مَحْظ ِ

اءُ رَب 
َ
 عَط

َ
ان

َ
كَ وَمَا ك ِ

"العطاء" ما يُعطى،  اءِ رَب 

 من 
 
"محظورا" ممنوعا، "الإمداد" استرسال العطاء وتعاقبه بحيث لا ينقطع؛ أي إن الله يعطي كلا



 

 

11 

قين من ويُمِد  اُلله ولا يمنع أحدا من الفري، الفريقين؛ المريدين الدنيا الفانية والمريدين الآخرة الباقية

عطائه وفضله في الدنيا؛ بل لكل  منهم نصيبه من الولد والمال والجاه وصحة البدن والعقل ولكل رزق 

" عوض عن المضاف إليه، وهو منصوب على المفعولية لفعل 
ًّ
لا

ُ
مكفول من عند الله ، والتنوين في "ك

  ،" مدُّ
ُ
 "ن

ْ
لآ
َ
ى بَعْضٍ وَل

َ
هُمْ عَل

َ
ا بَعْض

َ
ن
ْ
ل ضه

َ
 ف

َ
يْف

َ
رْ ك

ُ
ظ
ْ
 ان

ا
ضِيلا

ْ
ف
َ
بَرُ ت

ْ
ك
َ
بَرُ دَرَجَاتٍ وَأ

ْ
ك
َ
 أ
ُ
الأمر بالنظر موجه  خِرَة

؛ والقصد به النظر بتدبر و"كيف" للتنبيه؛  أي إن الناس في الدنيا متفاوتون في تفضيل إلى الرسول 

ضُلُ المؤمن 
ْ
الله بعضهم على بعض في الولد والمال والجاه، وتفاوتهم ليس منوطا بعملهم لذلك قد يَف

ضُلُ بعضُ الكافرين بعضا، ا
ْ
ضُلُ بعضُ المؤمنين بعضا، وقد يَف

ْ
ضُلُ الكافر المؤمن، وقد يَف

ْ
لكافر، وقد يَف

 وفي الآخرة يكون تفاوتهم أعظم وأهم؛ إذ إنه تفاوت في درجات الجنة مقابل دركات النار.

 وصايا الله لعباده بنبذ الشرك والإحسان إلى الوالدين .6

 ِ جْعَلْ مَعَ اللَّه
َ
 ت

َ
 )لا

ا
ولا

ُ
ذ
ْ
ا مَخ مُوما

ْ
عُدَ مَذ

ْ
ق
َ
ت
َ
رَ ف

َ
ا آخ ها

َ
يْنِ 22 إِل وَالِدَ

ْ
اهُ وَبِال  إِيه

ه
عْبُدُوا إِلا

َ
 ت

ه
لا
َ
كَ أ ى رَبُّ

ض َ
َ
( وَق

نْهَرْهُمَا وَ 
َ
 ت

َ
ٍ وَلا

 
ف

ُ
هُمَا أ

َ
لْ ل

ُ
ق
َ
 ت

َ
لا
َ
هُمَا ف

َ
وْ كِلا

َ
حَدُهُمَا أ

َ
كِبَرَ أ

ْ
كَ ال دَ

ْ
نه عِن

َ
غ
ُ
ا يَبْل ا إِمه

ا
لْ إِحْسَان

ُ
ا ) ق رِيما

َ
 ك

ا
وْلا

َ
هُمَا ق

َ
( 23ل

ا ) يَانِي صَغِيرا مَا رَبه
َ
ِ ارْحَمْهُمَا ك

لْ رَب 
ُ
حْمَةِ وَق ِ مِنَ الره

ل 
ُّ
احَ الذ

َ
هُمَا جَن

َ
فِضْ ل

ْ
مْ 24وَاخ

ُ
وسِك

ُ
ف
ُ
مُ بِمَا فِي ن

َ
عْل

َ
مْ أ

ُ
ك ( رَبُّ

ا ) ورا
ُ
ف
َ
 غ

َ
ابِين وه

َ ْ
 لِلأ

َ
ان

َ
هُ ك

ه
إِن
َ
 ف

َ
وا صَالِحِين

ُ
ون

ُ
ك
َ
 ت
ْ
 ( 25إِن

لما كان أساس النجاة يوم القيامة الإيمان والعمل الصالح؛ جعل الله مجموعة من النواهي والزواجر 

يقوم على الانتهاء عنها بنيان المجتمع المسلم وتتكون أواصر القرابة وفي ذلك صلاح عظيم للأمة المسلمة، 

ِ فبدأ بذكر موقف المشركين المكذبين من القرآن  جْعَلْ مَعَ اللَّه
َ
 ت

َ
 لا

ا
ولا

ُ
ذ
ْ
ا مَخ مُوما

ْ
عُدَ مَذ

ْ
ق
َ
ت
َ
رَ ف

َ
ا آخ ها

َ
  إِل

"تقعد" تصير، "المذموم" المذكور بالسوء والعيب، "المخذول" الذي أسلمه ناصره، أي تخلى عنه وقت 

أريد به إسماع غيره من أمته به بقرينة أن النبي قائم بمحاربة الشرك.   الشدة. هذا خطاب للنبي

والدوام؛ بمعنى أن المشركين إن أصروا على الشرك استمروا في المذمة من  والقعود هنا أريد به المكث

ذوي العقول لأنهم اتخذوا آلهة من أحجار صماء عاجزة، ومن الله لأنه ذم  الشرك في كل الشرائع، وباؤوا 

به. والآية  بالخذلان من آلهتهم التي لا تسمع ولا تبصر ولا تغني عنهم شيئا، ومن الله لأنه لا يتولى المشركين

تذييل على اختلاف المشركين المريدين للدنيا عن المؤمنين المريدين للآخرة في فضل الله؛ بأن خلاصة الفوز 

اهُ في الآخرة هي الإيمان وعدم الشرك، والعمل الصالح يأتي تبعا له   إِيه
ه

عْبُدُوا إِلا
َ
 ت

ه
لا
َ
كَ أ ى رَبُّ

ض َ
َ
وَق

ا إِمه 
ا
وَالِدَيْنِ إِحْسَان

ْ
 وَبِال

َ
هُمَا ق

َ
لْ ل

ُ
نْهَرْهُمَا وَق

َ
 ت

َ
ٍ وَلا

 
ف

ُ
هُمَا أ

َ
لْ ل

ُ
ق
َ
 ت

َ
لا
َ
هُمَا ف

َ
وْ كِلا

َ
حَدُهُمَا أ

َ
كِبَرَ أ

ْ
دَكَ ال

ْ
نه عِن

َ
غ
ُ
 ا يَبْل

ا
وْلا

ا رِيما
َ
" اسم صوت يدل على الإحساس بالضيق والضر، "النهر" الزجر بغلظة، "قولا كريما" الكريم  ك

 
"أف

أمر الله أمرا مقطوعا به بأن يُفرد بالعبادة لأنها غاية التعظيم ولا من كل ش يء الرفيع في نوعه. أي 



 

 

12 

يستحقها إلا الله العظيم غاية العِظم، وأمر الأبناء ذكورا وإناثا بالإحسان إلى الوالدين؛ فإن كانت الطاعة 

ح لهما تقتض ي الائتمار بأمرهما والانتهاء بنهيهما، فإن الإحسان فوق الطاعة؛ فيقتض ي الإتيان بما يصل

 -ويرضيهما قبل تلقي أمرهما والانتهاء عما يسخطهما قبل تلقي نهيهما، ولا سيما إن بلغا مرحلة الكبر

تحت كفالة ابنهما أو بنتهما؛ فإنهما يصيران كالطفل في العجز والحاجة إلى الرعاية،  -مرحلة الشيخوخة

هما لعِظمه فقد بلغ إحسانهما بالولد الغا
ه
 بحق الله حق

َ
رَن

َ
ية. فالله هو الخالق وهو غني عن الإحسان وق

ومستحق للعبادة، أما الوالدان فهما مظهر وجود الإنسان وبحاجة إلى الإحسان دون العبادة، ولا 

يستحقانها، وفي سياق الإحسان إلى الوالدين نهى الله الولد عن انتهارهما على ما لا يعجبه منهما، أو إبداء 

فِ، وأمر فوق كل ذلك بأن يقول لهما قولا لطيفا لينا. والإحسان إلى أدنى ش يء يُظهر الضجر منهما ك 
ُّ
التأف

الوالدين وعدم انتهارهما والتأفف عليهما، والتزام القول الكريم لهما كل ذلك واجب قبل كبرهما، وهو 

أوجب مؤكد عند الكِبر؛ لتهاون الولد بهما في تلك المرحلة مع شدة حاجتهما إليه، وقض ى ربك: أي أمر أو 

اأو حكم  يَانِي صَغِيرا مَا رَبه
َ
ِ ارْحَمْهُمَا ك

لْ رَب 
ُ
حْمَةِ وَق ِ مِنَ الره

ل 
ُّ
احَ الذ

َ
هُمَا جَن

َ
فِضْ ل

ْ
أمر من الله للولد  وَاخ

بالتواضع للوالدين إلى حد التذلل؛ لأن ذلك يُذهب وحشة نفسيهما؛ لأنهما يبغيان أن ينفعا الولد لا أن 

ِ إنعامهما السابق وفي   ينتفعا به، لذلك وجب شكر 
ل 
ُّ
احَ الذ

َ
هُمَا جَن

َ
فِضْ ل

ْ
استعارة مكنية وتصوير  وَاخ

ل والتواضع 
 
لهيئة التواضع بتذلل الطائر عند خوفه من طائر أقوى منه فيخفض جناحه، وهذا التذل

ليهما، من الولد للوالدين يكون رحمة بهما على أنهما صارا محتاجين إليه بعد أن كان في أشد  الحاجة إ

فلابد من مقابلتهما بالرقة والرحمة. ثم  بعد ذلك واجب على الولد أن يدعو الله بأن يرحم والديه كما 

رحماه صغيرا واعتنيا بتربيته وحسن رعايته. والإحسان إلى الوالدين واجب ولو كانا مشركين، لكن لا 

كذلك فليدع الولد لهما ما داما حيين يكون الدعاء بالرحمة والمغفرة لمن ليس من أهل الولاية؛ فإن كانا 

بالتوفيق إلى الهداية وإلى ترك معصية ما أو الإتيان بطاعة من الطاعات؛ أو الدعاء لهما برحمة دنيوية 

  غير الرحمة الأخروية.

ولما كان بر  الوالدين وعقوقهما مرتبطا بالقصد والنية حتى إن خالفه الفعل دون تعمد؛ اعتمد ذلك 

 ية دون تكلف أو تكاسل؛ فكان تذييل الآية على خلوص الن
َ
وا صَالِحِين

ُ
ون

ُ
ك
َ
 ت
ْ
مْ إِن

ُ
وسِك

ُ
ف
ُ
مُ بِمَا فِي ن

َ
عْل

َ
مْ أ

ُ
ك رَبُّ

ا ورا
ُ
ف
َ
 غ

َ
ابِين وه

َ ْ
 لِلأ

َ
ان

َ
هُ ك

ه
إِن
َ
"الأوابين" جمع أواب؛ وهو كثير التوبة والإنابة، من "الأوب" وهو الرجوع، أي   ف

الوالدين على اختلافها؛ ويعلم منهم ما يضمرون من قصد البر أو العقوق إن الله يعلم أحوال المأمورين ببر 

بالوالدين؛ فقد يصدر منهم ما يُفهم منه العقوق وهم لا يقصدونه، وقد يتوهمون بإتيانهم الطاعة بأنهم 

ون بوالديهم بذلك في وقت هم مستثقلون كارهون لها؛ دون أن يعالجوا أنفسهم من ذلك؛ فيجازي الله  بارُّ

ين بوالديكم في طاعة الله   على قصده ونيته؛ وهنا تحذير لهم من التقصير والتفريط، فإن كنتم بار 
ًّ
كلا

مما يسوؤهما أو من الذنوب عموما على أن  -من غير قصد–والوفاء بدينه، فإنه يغفر لكم ما بدر منكم 



 

 

13 

مع تضييق وتحذير ليكون تقصدوا التوبة والإنابة من ذلك؛ ولقد جاءت الآية بالتيسير بعد التعسير 

الإنسان على نفسه رقيبا. وكان الخطاب في الآية السابقة للعموم بخطاب المفرد الذي هو بدل من 

العموم، وفي هذه الآية وجه الخطاب للعموم الشمولي للبيان بأن المراد به ليس شخصا معينا إنما هو 

 عام؛ وأيضا كراهة لتكرار الصيغة، والآية معطوفة على 
َ
اهُ وَق  إِيه

ه
عْبُدُوا إِلا

َ
 ت

ه
لا
َ
كَ أ ى رَبُّ

َ
فهي من جملة  ض 

 ما أمر الله به وقضاه.

اوفي تذييل الآية بقوله:  ورا
ُ
ف
َ
 غ

َ
ابِين وه

َ ْ
 لِلأ

َ
ان

َ
هُ ك

ه
إِن
َ
حصر للمغفرة على الأوابين  ـأي التائبين  ـفلا مغفرة  ف

 بدون توبة.

  ( ا بْذِيرا
َ
رْ ت ِ

 
بَذ

ُ
 ت

َ
بِيلِ وَلا ابْنَ السه  وَ

َ
سْكِين ِ

ْ
هُ وَالم

ه
رْبَى حَق

ُ
ق
ْ
ا ال

َ
يَاطِينِ (26وَآتِ ذ

ه
 الش

َ
وَان

ْ
وا إِخ

ُ
ان
َ
رِينَ ك ِ

 
بَذ

ُ ْ
إِنه الم

ا ) ورا
ُ
ف
َ
هِ ك ِ

 لِرَب 
ُ
ان

َ
يْط

ه
 الش

َ
ان

َ
كَ 27وَك ِ

اءَ رَحْمَةٍ مِنْ رَب 
َ
نه عَنْهُمُ ابْتِغ عْرِضَ

ُ
ا ت ا  ( وَإِمه  مَيْسُورا

ا
وْلا

َ
هُمْ ق

َ
لْ ل

ُ
ق
َ
رْجُوهَا ف

َ
ت

ا )28) ا مَحْسُورا وما
ُ
عُدَ مَل

ْ
ق
َ
ت
َ
بَسْطِ ف

ْ
له ال

ُ
هَا ك

ْ
بْسُط

َ
 ت

َ
قِكَ وَلا

ُ
ى عُن

َ
 إِل

ا
ة
َ
ول

ُ
ل
ْ
كَ مَغ جْعَلْ يَدَ

َ
 ت

َ
 29( وَلا

ُ
كَ يَبْسُط  رَبه

( إِنه

 
َ
 بِعِبَادِهِ خ

َ
ان

َ
هُ ك

ه
دِرُ إِن

ْ
اءُ وَيَق

َ
نْ يَش

َ
 لِم

َ
ق

ْ
ز ِ
ا )الر  ا بَصِيرا   (30بِيرا

ا بْذِيرا
َ
رْ ت ِ

 
بَذ

ُ
 ت

َ
بِيلِ وَلا ابْنَ السه  وَ

َ
سْكِين ِ

ْ
هُ وَالم

ه
رْبَى حَق

ُ
ق
ْ
ا ال

َ
بمناسبة أمرِ الله الناس بطاعة  وَآتِ ذ

الوالدين؛ أمرهم بالإحسان إلى "ذي القربى" وهم ذوو القرابة من جهة الأم أو جهة الأب، وذلك بإعطائهم 

هم من مال، أو نفع، أو صلة وسلام؛ سواء أكانوا بحاجة إلى ذلك أم في غنى عنه، "آتِ" أعطِ، والإعطاء 
ه
حق

ى الأمور المعنوية بمعنى التمكين؛ كالنصرة وحسن المعاملة، وإطلاقه حقيقة لإعطاء الأشياء، ويطلق عل

يْهِم»هنا يحمل كِلا المعنيين، قال الشيخ أطفيش: 
َ
 عَل

ُ
اق

َ
يْهِ الإنف

َ
هُمْ وَجَبَ عَل

َ
سَبَ ل

ْ
 مَك

َ
اجُوا ولا

َ
 1وَإِن احْت

ابَ  رَ
َ
يْهِ حَقُّ ق

َ
 العَصَبَةِ...وَيَجِبُ عَل

َ
دْرِ الإرْثِ فِيمَا بَيْن

َ
 بِق

ٌ
هُم عَصَبَة

َ
وَ ل

َ
هُم أ

َ
 ل
َ
 عَصَبَة

َ
اجُوا وَلا

َ
ِ إِن احْت

م 
ُ
ةِ الأ

مُ عَ 
َ
 يُحْك

َ
بَاعِدِ وَلا

َ
يْره مِنَ الأ

َ
بْلَ غ

َ
هُ ق

ه
إِن وا وَ

ُ
يَمُوت

َ
هُمْ ف

َ
رُك

ْ
 يَت
 
لا
َ
يْهِ أ

َ
عْنِي يَجِبُ عَل

َ
عُوا، أ

َ
ن
َ
لِكَ امْت

َ
يْهِ بِذ

َ
، ويفهم 2«ل

نفاق عليه من قبل من سيرثه لو مات إن هو احتاج، من هذا الكلام أن من يورث لو مات وجب الإ 

و"المسكين" من لا يملك ما يسد به حاجته، و"ابن السبيل" المسافر المنقطع عن أهله وماله ولا وسيلة 

لديه للوصول إلى ماله؛ بمعنى وآت المسكين وابن السبيل حقهما من البر  والصلة والمواساة، "التبذير" 

ضعه وهو مأخوذ من البذر بحيث تلقى البذور على الأرض كيفما اتفق دون مراعاة إنفاق المال في غير مو 

 لموضع وقوعها. وقد نهى الله عنه نهيا جازما على وجه الإلزام.

لقد كان النهي عن الإسراف بعد الأمر بإيتاء ذي القربى حقه؛ ومنه الإنفاق؛ ذلك ليبقى المال الذي 

ي أداء الواجب، والنهي عن الإسراف في الأموال لأنها محدودة، صين عن التبذير للإنفاق المحمود وف

                                                           
 جاء في المصدر بهاء الغائب المفرد. 1
 162، ص8امحمد اطفيش، تيسير التفسير، ج 2



 

 

14 

وجُعلت عوضا ليقتنيَ المرء بها ما يحتاج إليه من ضروريات أو حاجيات أو تحسينات؛ فإن أنفقه صاحبه 

افا حتى لو كان من  ا إن زاد عن هذا الحد  صار إنفاقه إسر مراعيا هذا الترتيب في الإنفاق أمن الفاقة، أم 

ر لإقامة أوَدِ أهل ال
 
 إن ضاقت على آخر؛ لذلك لابد  أن تسخ

 
وفرة في الأموال؛ لأنها لا تتسع على أحد إلا

مة؛ وبهذا تكون 
ُ
ذوي الحاجة والمعوزين؛ ومن ثم  وجب أن تكون لمصالح القرابة وبالتبع مصالح الأ

 منافعها من 
 
ن يبتز إِنه أجل بذل المال لها الأموال عزة للأمة إذ بها تسد  حاجتها، وتصون نفسها عم 

ا ورا
ُ
ف
َ
هِ ك ِ

 لِرَب 
ُ
ان

َ
يْط

ه
 الش

َ
ان

َ
يَاطِينِ وَك

ه
 الش

َ
وَان

ْ
وا إِخ

ُ
ان
َ
رِينَ ك ِ

 
بَذ

ُ ْ
هذه الآية تعليل للتشديد في النهي عن   الم

التبذير، لأن من يعتاده يكون "أخا للشيطان"  كناية عن ملازمته وعدم مفارقته؛ لأنه من عمل 

د على التبذير يفض ي الشيطان، والعامل عل ى شاكلته لاشك هو عون له، وفي نهايتها تحذير بأن التعو 

بصاحبه إلى الكفر تدريجيا بتخلقه بالطبائع الشيطانية، وهو من كفران نعم الله؛ وكان الشيطان كثير 

 الكفران والجحود لنعم الله 
َ
كَ ت ِ

اءَ رَحْمَةٍ مِنْ رَب 
َ
نه عَنْهُمُ ابْتِغ

عْرِضَ
ُ
ا ت اوَإِمه  مَيْسُورا

ا
وْلا

َ
هُمْ ق

َ
لْ ل

ُ
ق
َ
 رْجُوهَا ف

دغمت في الميم "ما" للصلة،  والآية عطف على 
ُ
ابْنَ "إن" شرطية أ  وَ

َ
سْكِين ِ

ْ
هُ وَالم

ه
رْبَى حَق

ُ
ق
ْ
ا ال

َ
وَآتِ ذ

بِيلِ   من الله   السه
ا
ا من أجل طلبك رزقا وفضلا ةِ فليكن إعراضا بمعنى: فإن أعرضت عنهم لعدم الجِدَ

نه، وليكن ذلك مع لطفٍ ولينٍ في القول، ووعدٍ لهم بأن تعطيهم إذا فتح الله عليك؛ وفي هذا لتعطيهم م

 يحمله الشح  على الفرح بقلة اليد إذا سُئل ليُعفي نفسه من العطاء. وكان الرسول 
 
 تأديب للمؤمن بألا

ولكي لا يُحملَ هذا  إذا سأله أحد عطاء وليس بيده ما يعطيه أعرض عنه وسكت حياء بأن يقابله بالرد؛

الإعراض على البخل وجب أن يصحبه القول الميسور. و"الإعراض" ضد الإقبال، وهو مشتق من 

العُرض؛ ويعني: إعطاء الجانب، و"الميسور" من اليسر وهو لين الجانب، و"الرحمة" هي الرزق الذي 

كَ يكون منه العطاء لأن العطاء تحصل به الرحمة   جْعَلْ يَدَ
َ
 ت

َ
له وَلا

ُ
هَا ك

ْ
بْسُط

َ
 ت

َ
قِكَ وَلا

ُ
ى عُن

َ
 إِل

ا
ة
َ
ول

ُ
ل
ْ
مَغ

بَسْطِ 
ْ
، ولا تتوسع في الإنفاق  ال لا تمنع يدك من الإعطاء وكأنها مربوطة إلى عنقك؛ وهذا كناية عن الشح 

ضْحيَ فارغ الكفين، فمن بسط كفيه ولم يقبضهما سقط كل  ما بهما. ولقد تقرر في 
ُ
إلى حد الإسراف فت

أن لكل خلق طرفين ووسطا؛ فطرفا الإنفاق البخل والإسراف؛ وهما إفراط وتفريط منهي حكمة الأخلاق 

ا عنهما؛ ووسطه الاعتدال في الإنفاق وهو المأمور به. "المغلولة" المقيدة بالغِل  إلى العنق  وما
ُ
عُدَ مَل

ْ
ق
َ
ت
َ
ف

ا ك القوى، فارغ اليد بسبب فتصير مذموما من قِبَلِ الله والناس بسبب البخل، "محسورا" منهو  مَحْسُورا

دِرُ الإسراف في الإنفاق  
ْ
اءُ وَيَق

َ
نْ يَش

َ
 لِم

َ
ق

ْ
ز ِ
 الر 

ُ
كَ يَبْسُط  رَبه

إن الله وفق علمه وحكمته يوسع الرزق  إِنه

على من يشاء من عباده، ويضيق على من يشاء؛ ذلك لأنه عليم بأحوال عباده وما يصلح لهم وما جبلت 

 عليه نفوسهم  
َ
ان

َ
هُ ك

ه
اإِن ا بَصِيرا بِيرا

َ
بصَرات    بِعِبَادِهِ خ

ُ
؛ معناه أن الله عالم بأخبار عباده العالم بالمـ

 وأسرارهم، وبصير بعلنهم ويرزقهم حسب علمه بظواهرهم وبواطنهم.



 

 

15 

 تشريعات لصيانة المجتمع المسلم .7

 ْهُم
ُ
ق
ُ
رْز

َ
حْنُ ن

َ
قٍ ن

َ
 إِمْلا

َ
يَة

ْ
ش

َ
مْ خ

ُ
دَك

َ
وْلا

َ
وا أ

ُ
ل
ُ
ت
ْ
ق
َ
 ت

َ
ا )وَلا بِيرا

َ
ا ك

ا
ئ
ْ
 خِط

َ
ان

َ
هُمْ ك

َ
ل
ْ
ت
َ
مْ إِنه ق

ُ
اك إِيه ا 31وَ

َ
ن ِ
رَبُوا الز 

ْ
ق
َ
 ت

َ
( وَلا

( 
ا

 وَسَاءَ سَبِيلا
ا
ة
َ
احِش

َ
 ف

َ
ان

َ
هُ ك

ه
ا 32إِن

َ
ن
ْ
دْ جَعَل

َ
ق
َ
ا ف وما

ُ
ل
ْ
تِلَ مَظ

ُ
ِ وَمَنْ ق

حَق 
ْ
 بِال

ه
ُ إِلا مَ اللَّه تِي حَره

ه
سَ ال

ْ
ف
ه
وا الن

ُ
ل
ُ
ت
ْ
ق
َ
 ت

َ
( وَلا

 
ْ
هِ سُل ِ

ا )لِوَلِي  صُورا
ْ
 مَن

َ
ان

َ
هُ ك

ه
لِ إِن

ْ
ت
َ
ق
ْ
 فِي ال

ْ
 يُسْرِف

َ
لا
َ
ا ف

ا
ان
َ
ى 33ط حْسَنُ حَته

َ
تِي هِيَ أ

ه
 بِال

ه
يَتِيمِ إِلا

ْ
رَبُوا مَالَ ال

ْ
ق
َ
 ت

َ
( وَلا

( 
ا

ولا
ُ
 مَسْئ

َ
ان

َ
 ك

َ
عَهْد

ْ
عَهْدِ إِنه ال

ْ
وا بِال

ُ
وْف

َ
هُ وَأ ده

ُ
ش

َ
 أ
َ
غ
ُ
مْ وَ 34يَبْل

ُ
ت
ْ
ا كِل

َ
يْلَ إِذ

َ
ك
ْ
وا ال

ُ
وْف

َ
قِيمِ ( وَأ

َ
سْت

ُ ْ
اسِ الم

َ
قِسْط

ْ
وا بِال

ُ
زِن

( 
ا

وِيلا
ْ
أ
َ
حْسَنُ ت

َ
يْرٌ وَأ

َ
لِكَ خ

َ
هُ 35ذ

ْ
 عَن

َ
ان

َ
ئِكَ ك

َ
ول
ُ
لُّ أ

ُ
ادَ ك

َ
ؤ
ُ
ف
ْ
بَصَرَ وَال

ْ
مْعَ وَال مٌ إِنه السه

ْ
كَ بِهِ عِل

َ
يْسَ ل

َ
 مَا ل

ُ
ف

ْ
ق
َ
 ت

َ
( وَلا

( 
ا

ولا
ُ
 36مَسْئ

َ
نْ ت

َ
كَ ل

ه
ا إِن رْضِ مَرَحا

َ ْ
مْشِ فِي الأ

َ
 ت

َ
 )( وَلا

ا
ولا

ُ
جِبَالَ ط

ْ
 ال

َ
غ
ُ
بْل
َ
نْ ت

َ
رْضَ وَل

َ ْ
 الأ

َ
رِق

ْ
هُ 37خ

ُ
ئ ِ
 سَي 

َ
ان

َ
لِكَ ك

َ
لُّ ذ

ُ
( ك

ا ) رُوها
ْ
كَ مَك ِ

 رَب 
َ
د
ْ
مَ 38عِن

ه
ى فِي جَهَن

َ
ق
ْ
ل
ُ
ت
َ
رَ ف

َ
ا آخ ها

َ
ِ إِل

جْعَلْ مَعَ اللَّه
َ
 ت

َ
مَةِ وَلا

ْ
حِك

ْ
كَ مِنَ ال يْكَ رَبُّ

َ
وْحَى إِل

َ
ا أ لِكَ مِمه

َ
( ذ

ا مَدْحُورا  وما
ُ
  (39ا )مَل

ا بِيرا
َ
ا ك ئا

ْ
 خِط

َ
ان

َ
هُمْ ك

َ
ل
ْ
ت
َ
مْ إِنه ق

ُ
اك إِيه هُمْ وَ

ُ
ق رْزُ

َ
حْنُ ن

َ
قٍ ن

َ
 إِمْلا

َ
يَة

ْ
ش

َ
مْ خ

ُ
دَك

َ
وْلا

َ
وا أ

ُ
ل
ُ
ت
ْ
ق
َ
ت
َ

صد بالأولاد   وَلا
ُ
ق

البنات؛ لأن الولد يطلق على المذكر والمؤنث، ولأن الذي كان يُقتل في الجاهلية هن الإناث، إلا أن معنى 

 ل الذكور كذلك.الخطاب يشم

خصوصا؛ بمعنى: لا تقتلوا أولادكم مخافة  والخطاب موجه للناس عموما وللعرب وقت الرسول   

أن يحل بكم الفقر. والخطاب موجه للأغنياء من العرب؛ إذ كانوا يئدون البنات لعجزهن عن العمل 

في آية بسورة الأنعام  والاكتساب؛ مخافة منهم أن يفتقروا بسبب عولهن، وهذا خلاف للنهي المتقدم

مْ مِنْ إِمْلاقٍ  :بصيغة مختلفة؛ في قوله 
ُ
دَك

َ
وْلا

َ
وا أ

ُ
ل
ُ
ت
ْ
ق
َ
 ت

َ
عَام: وَلا

ْ
ن
َ ْ
[ فالخطاب فيها موجه إلى 151]الأ

من يقتل البنات لكونه فقيرا عاجزا عن عولهن، أما هنا فيقتلهن خشية الفقر. ولما كان الخطاب في هذه 

كر فيها رزق الأولاد قبل رزق الآباء كمن يقول: 
ُ
السورة موجها لمن يقتلهن مخافة حلول الفقر مستقبلا ذ

ثم علل الله النهي عن قتل الأولاد مخافة الفقر بأن رزقهم مضمون عنده نرزقهم دون نقص من رزقكم. 

 ولأن قتلهم ظلم عظيم وإثم كبير وهو قطع للنسل وإضرار بإحدى الكليات الخمس التي جاء الإسلام ،

ءُ" اقتراف الإثم عن عمدٍ، وكان مما اتخذوا من أعذار على قتل البنات؛ 
ْ
ليحفظها وهي النفس، و"الخِط

 هن في الزنى من أجل الاسترزاق حالة الفقر فكان النهي الآتي مباشرة وقوعُ 
َ
ان

َ
هُ ك

ه
ى إِن

َ
ن ِ
رَبُوا الز 

ْ
ق
َ
 ت

َ
وَلا

 
ا

 وَسَاءَ سَبِيلا
ا
ة
َ
احِش

َ
فالنهي عن قربان الزنى أبلغ من النهي عن الوقوع فيه، لأنه نهي عن مقدماته  ف

القبح، وهو بئس الطريق إلى هتك الأعراض التي  بتمنيه أو العزم عليه أو التلويح له؛ لأنه فعل غاية في

ها من مقاصد الدين، والزنى يؤدي إلى اختلاط الأنساب، وتهييج الفتن من أجل نسبة الولد من 
ُ
حِفظ

الزنى؛ فهو فاحشة لأنه سبب في اختلاط الأنساب والتقاتل على الفروج، وهو مقتٌ لأن المرأة الزانية 

للة؛ ومن ثم لا سكن في الزنا ولا مودة، وساء سبيلا لأنه لا يُبقي فرقا بين ممقوتة حتى في المجتمعات المتح



 

 

16 

 غير 
ا
الإنسان والبهائم في اختصاص الذكور بالإناث. و"الزنى" في اصطلاح الإسلام: مجامعة الرجل امرأة

 أنهم يعدون مجام
 
عة الرجل  زوجه وغير مملوكته التي لا زوج لها؛ أما في الجاهلية فهو المفهوم نفسه؛ إلا

ى 
ا
 غير مملوكته بغاء وليس زن

ا
مَة

َ
ِ أ

حَق 
ْ
 بِال

ه
ُ إِلا مَ اللَّه تِي حَره

ه
سَ ال

ْ
ف
ه
وا الن

ُ
ل
ُ
ت
ْ
ق
َ
 ت

َ
كان العرب في الجاهلية  وَلا

متسرعين إلى التقاتل؛ فكان من أسمى مقاصد الإسلام حفظ الكليات الخمس ومنها حفظ النفس؛ 

م قتلها من غير موجب. بهذا ا لنهي لا تقتلوا النفس التي حرم الله قتلها وقال: "النفس التي بحيث حره

حرم..." لأن تحريم قتلها معروف من آيات سبقت، أو لأن تحريمها مما لا ينبغي جهله؛ لأن صونها من القتل 

 إن استوجبت   -متواتر من عهد آدم لذلك وصفت وعرفت بمضمون هذه الصلة "التي حرم الله"
 
إلا

بمعنى: أن كل  نفس بشرية هي مما حرم الله قتلها، واستثنى من ذلك ما حل  قتلها منها؛  القتل بحق شرعي؛

ى الله »؛ وهي ما في حديث الرسول 
 
فقد ثبت في الصحيحين وغيرهما عن ابن مسعود أن رسول الله صل

م قال: 
 
 إلا بإحدى لا يحل دم امرئ مسلم يشهد أن لا إله إلا الله، وأن محمدا رسول الله»عليه وآله وسل

، وهؤلاء الذين يحل قتلهم 3 «ثلاث: النفس بالنفس، والزاني المحصن، والتارك لدينه المفارق للجماعة

هم المرتد إلى الكفر بعد أن كان مؤمنا فتحول إلى صف المشركين فكان محاربا للمسلمين، والزاني المتزوج 

ا  ا أو قِصَاصا ا يقتل رجما، وقاتل النفس ظلما؛ ويقتلهم إمام المسلمين حدًّ
َ
ن
ْ
دْ جَعَل

َ
ق
َ
ا ف وما

ُ
ل
ْ
تِلَ مَظ

ُ
وَمَنْ ق

ا
ا
ان
َ
ط
ْ
هِ سُل ِ

ا غير الخطأ فإن لوليه سلطة على القاتل بأن يطالب  لِوَلِي   عمدا
ا
تل مظلوما قتلا

ُ
من ق

ية، أو أن يعفو عنه   فِي بالاقتصاص منه فيقتله بإشراف حاكم المسلمين، أو أن يتسلم الد 
ْ
 يُسْرِف

َ
لا
َ
ف

لِ 
ْ
ت
َ
ق
ْ
القصاص إلى إذا كان لولي  المقتول الحق في الاقتصاص من القاتل؛ فإنه ليس له أن يجاوز   ال

الإسراف في القتل؛ بأن يقتل القاتل بما يعذبه به، أو يمثل به، أو يقتل بالواحد اثنين أو أكثر، أو يقتل غير 

ل الوضيع شريفا تركوه وقتلوا به 
َ
ت
َ
القاتل؛ كأن يُقتل الوالد بولده؛ وقد كان المشركون في الجاهلية إذا ق

اق في أي ش يء)لا يخص الأموال( شريف قومه. "السرف" الزيادة على ما عليه الح صُورا
ْ
 مَن

َ
ان

َ
هُ ك

ه
ولي  إِن

المقتول هو مُعانٌ بإثبات الله له حق القصاص، و بإعانة الحاكم له على تنفيذه؛ ولقد أكد الله هذا الحق 

بعد أن نهى عن السرف في القصاص)القتل(؛ وفي هذا تلميح إلى أن من تجاوز العدل في القصاص لا 

 يُنصر.

 
َ

هُ وَلا ده
ُ
ش

َ
 أ
َ
غ
ُ
ى يَبْل حْسَنُ حَته

َ
تِي هِيَ أ

ه
 بِال

ه
يَتِيمِ إِلا

ْ
رَبُوا مَالَ ال

ْ
ق
َ
الخطاب موجه للأولياء القائمين على مال   ت

 بالطريقة المثلى التي هي أحسن لهم؛ 
 
الأيتام بالإيصاء أو التوكيل؛ بمعنى لا تتصرفوا في مال اليتيم إلا

وإخراج الزكاة منه والإنفاق عليه وفي تعليمه ونحو ذلك إلى أن يبلغ  وذلك باستثمار ذلك المال وتنميته

                                                           
باب ما يباح به  -(، ومسلم في كتاب القسامة6878بالنفس{ ) باب قول الله تعالى: }أن النفس -أخرجه البخاري في كتاب الديات 3

 (، من حديث عبد الله بن مسعود رض ي الله عنه.1676دم المسلم )



 

 

17 

 فهو أولى بماله، ويحرم على غيره أن يقربه ولو بالتي هي أحسن 
ا
اليتيم سن الرشد، فإذا بلغ وكان رشيدا

 بإذنه، ويستثنى من ذلك إن كان اليتيم يتصرف في ماله بغير حكمة ويفسده فإنه يُمنع من ذلك، أما 
 
إلا

 إذا بلغ ولم يرشد عقليا فلا يقرب ماله حتى يرشد. 

 بعد هذه النواهي الثلاثة يأتي أمر الله بثلاث؛ أولها: 
ا

ولا
ُ
 مَسْئ

َ
ان

َ
 ك

َ
عَهْد

ْ
عَهْدِ إِنه ال

ْ
وا بِال

ُ
وْف

َ
الآية أمر  وَأ

عد  بالوفاء بالعهود ووجب ضمنها الوفاء بالعقود، ولقد جاءت بعد جملة من الأوامر والنواهي التي يُ 

عَهْدِ التزامها من مقتض ى الوفاء بالعهد، والتعريف في 
ْ
للجنس ويفيد الاستغراق؛ فيشمل كل ما بين  ال

الإنسان والله أو بينه والناس؛ أما "العقد" فهو ما يلتزمه الإنسان من التزامات مع نفسه أو مع الناس؛ 

 صلى الله عليه وسلم عهدُ المسلمين النبي   كالنذور والأيمان والبيوع والإجارات والزواج، ويدخل في العهد

عند البيعة على الإيمان والنصرة. وحذف متعلق مسؤولا لأنه ظاهر؛ بمعنى: إن العهد كان مسؤولا عنه؛ 

أي إن الله سائل كل إنسان عن العهد الذي عاهد به؛ فإن كان موفيا به أثابه وإلا عاقبه. و"العهد" أمر 

يْ عام.   
َ
ك
ْ
وا ال

ُ
وْف

َ
قِيمِ وَأ

َ
سْت

ُ ْ
اسِ الم

َ
قِسْط

ْ
وا بِال

ُ
مْ وَزِن

ُ
ت
ْ
ا كِل

َ
في الآية أمر بالوفاء بالكيل مع إضافة "إذا"  لَ إِذ

د الأمر عند كل مباشرة للكيل وعدم التساهل  مْ" فهو بذلك يفيد تجد 
ُ
ت
ْ
الظرفية الشرطية إلى الفعل " كِل

المعتدل. "القسطاس" اسم لآلة في ش يء من ذلك؛ ومن الوفاء بالكيل؛ الوزن بالقسطاس المستقيم 

 الوزن)الميزان( 
ا

وِيلا
ْ
أ
َ
حْسَنُ ت

َ
يْرٌ وَأ

َ
لِكَ خ

َ
"ذلك" إشارة إلى الكيل الوافي والوزن القسط المقصودين   ذ

أفضل من التطفيف في الميزان  -لحصول ثواب الامتثال بهما في الآخرة-من فعلي "كلتم، وزنوا" فهما خير  و

الذي يُظن فيه خير الدنيا، وهما أيضا خير في الدنيا لحصول طمأنينة النفس عند الإنصاف أكثر منها عند 

 بش يء من المال. والوفاء بالكيل والقسط في الميزان هما أحسن مآلا وأحسن عاقبة.الاستئثار 

  ٌم
ْ
كَ بِهِ عِل

َ
يْسَ ل

َ
 مَا ل

ُ
ف

ْ
ق
َ
 ت

َ
لا تتبع ما لم تتحقق منه من فعل أو قول أو اعتقاد؛ سواء أكان ذلك  وَلا

ا أم بهتانا؛ ومن ذلك: النهي عن الإشراك، وقول الزور، والقذف، 
ًّ
والكذب، والتجسس، تقليدا أم ظن

ف الإنسان ما لا يعلمه؛ ولا يدخل في ذلك الظن الس يء الذي يخطر على البال، 
 
والافتاء بغير علم، وتكل

بع بعمل أو محاولة التحقق منه، لقول الرسول 
ْ
ق:»بشرط ألا يُت ِ

 
ولا يدخل في ذلك  4«إذا ظننت فلا تحق

 ظن السوء بمن كان من أهل السوء؛ فإنه يُظن ب
ا
عامل الخير خيرا وبعامل الشر شرا؛ ما لم يتعلق أيضا

نة شرعية بتلبسه بهما؛  الأمر بالزنى ونحوه أو الإشراك بالله فلا يجوز ظنهما في عامل الشر إذا لم تقم بي 

اقع الأمر، وأيضا يُباح  ى كاذبا حتى لو كان صادقا في و
ا
لذلك فقد سُمي من لم يأت بأربعة شهود على زِن

يا. و"القفو" للمجتهد إصدار ح
 
 نتيجة اجتهاده تعد  علما حتى لو كان ظن

 
؛ لأن كم بالقياس أو نحوه بالظن 

هُ مشتق من "القفا" وهو ما وراء العنق؛ ويعني: الاتباع،  
ْ
 عَن

َ
ان

َ
ئِكَ ك

َ
ول
ُ
لُّ أ

ُ
ادَ ك

َ
ؤ
ُ
ف
ْ
بَصَرَ وَال

ْ
مْعَ وَال إِنه السه

                                                           
 (.2/278)701رواه الربيع، ب: جامع الآداب، ر: 4



 

 

18 

 
ا

ولا
ُ
 الإنسان سيحاسب بما الجملة تعليل للنهي عن اقتفاء المرء ما  مَسْئ

 
ليس له به علم؛ بمعنى: أن

ا فله عليه عقاب؛  سمع بسمعه وبما أبصر ببصره وبما اعتقد بقلبه؛ فإن خيرا فله عليه ثواب، وإن شر 

وأسند فعل المساءلة للحواس لأن الله سائلها يوم القيامة عما فعل بها صاحبها توبيخا له؛ قال تعالى: 

 ا مَا جَاءُو
َ
ى إِذ  حَته

َ
ون

ُ
وا يَعْمَل

ُ
ان
َ
ودُهُمْ بِمَا ك

ُ
بْصَارُهُمْ وَجُل

َ
أ يْهِمْ سَمْعُهُمْ وَ

َ
 عَل

َ
هِد

َ
مْشِ [ 20]فصلت:هَا ش

َ
 ت

َ
وَلا

 
ا

ولا
ُ
جِبَالَ ط

ْ
 ال

َ
غ
ُ
بْل
َ
نْ ت

َ
رْضَ وَل

َ ْ
 الأ

َ
رِق

ْ
خ
َ
نْ ت

َ
كَ ل

ه
ا إِن رْضِ مَرَحا

َ ْ
ب في الآية ليعني كل  من  فِي الأ

َ
ن المخاط ولم يُعيه

يسمع الخطاب فهو منهي عن المش ي مرحا وكبرياء وشدة في وطء الأرض كمن يريد خرقها، وتطاولا في البدن 

م من هذا الفعل لأنه قد يؤدي بصاحبه إلى عكس ما قصد 
 
كمن يريد أن يبلغ بطوله الجبال؛ وهذا تهك

ا خ
 
عل بقارون لم

ُ
رج في زينته وكبريائه فخسف الله به الأرض. و"المرح" شدة الفرح؛ وقصد به إليه؛ كما ف

هنا الفرح المفض ي إلى الكبر والخيلاء، وإسناد المرح إلى المش ي مجاز عقلي، لأن الذي يمرح هو الشخص 

 الماش ي، و"الخرق" قطع الش يء والفصل بين الأديم؛ وخرق الأرض: قطع قشرة التراب. 

   
َ
لِكَ ك

َ
لُّ ذ

ُ
اك رُوها

ْ
كَ مَك ِ

 رَب 
دَ
ْ
هُ عِن

ُ
ئ ِ
 سَي 

َ
"ذلك" إشارة إلى كل ما ذكر من الأحكام الخمسة والعشرين؛  ان

الإقلاع عما هو منها مفسدة أو جالب لمفسدة؛ فما كان منها أمرا حرُم الإتيان  -بعد معرفتها–لأنه يلزم 

م الظرف "عند ربك" د 
ُ
ضيف إلى  بضده، وما كان منها نهيا حرُم الإتيان به، وق

ُ
على "مكروها" لأهميته إذ أ

اسم الجلالة، وفي إضافة "مكروها" تشنيع للفعل، وتعريض بأن فاعله مكروه عند الله. و "كل ذلك" هو 

نفسه السيئ والضمير في "سيئه" عائد إلى "كل ذلك" وإضافة السوء إلى ضميره "سيئه" إضافة بيانية 

مَةِ سة والعشرين تفيد قوة السوء فيما ذكر من المعاني الخم
ْ
حِك

ْ
كَ مِنَ ال يْكَ رَبُّ

َ
وْحَى إِل

َ
ا أ لِكَ مِمه

َ
"ذلك"  ذ

كر من الأحكام الخمسة والعشرين؛ في ثماني عشر آية ابتداءا من قوله: 
ُ
ِ إشارة إلى ما ذ

جْعَلْ مَعَ اللَّه
َ
 ت

َ
لا

 
ا

ولا
ُ
ذ
ْ
ا مَخ مُوما

ْ
عُدَ مَذ

ْ
ق
َ
ت
َ
رَ ف

َ
ا آخ ها

َ
  انتهاء إلى قوله:   إِل

َ
ا  وَلا وما

ُ
مَ مَل

ه
ى فِي جَهَن

َ
ق
ْ
ل
ُ
ت
َ
رَ ف

َ
ا آخ ها

َ
ِ إِل

جْعَلْ مَعَ اللَّه
َ
ت

ا التي هي جزء من جملة ما أوحى الله إليك؛ وفي الآية تلميح إلى أن مثل هذه الحكمة لا يصل إليها   مَدْحُورا

 عن طريق الوحي، لذا كان لِزاما على النبي 
 
يٌّ إلا مِ 

ُ
غ هذا الوحي للناس. و أ

 
"الحكمة" معرفة أن يبل

ى  الحقائق على ماهي دون غلط ولا اشتباه. والخطاب هنا موجه للنبي 
َ
ق
ْ
ل
ُ
ت
َ
رَ ف

َ
ا آخ ها

َ
ِ إِل

جْعَلْ مَعَ اللَّه
َ
 ت

َ
وَلا

ا ا مَدْحُورا وما
ُ
مَ مَل

ه
النهي المتقدمة، وهي توكيد للنهي المتقدم في صدر هذه الجملة عطف على جمل  فِي جَهَن

م  والخذلان؛ الأحكام عن الشرك بالله 
 
ب عليه عاقبته في الدنيا وهي الذ

 
؛ إذ هو مبدأ الأمر ومنتهاه، ورت

، أو مشركا غيره في قصده؛ فلا عبرة بعمل من يعمل دون  قصد وجه الله أو يعمل قاصدا بعمله غير الله 

ب على النهي عن الشرك في ختام إيراد الأحكام عقاب الآخرة؛ بإلقاء المشرك في النار مهانا لذلك فقد 
 
رت

بعَد 
ُ
ه، " أي المطرود؛ وهو هنا المـ

ُ
ملوما من قبل الله والملائكة ومن قبل نفسه . "الملوم" من يُنكر عليه فعل

 من رحمة الله يوم القيامة.



 

 

19 

 تنزيه الله تعالى عن الشريك والولد .8

 
َ
ا )أ  عَظِيما

ا
وْلا

َ
 ق

َ
ون

ُ
ول

ُ
ق
َ
ت
َ
مْ ل

ُ
ك
ه
ا إِن

ا
اث
َ
ةِ إِن

َ
ئِك

َ
لا
َ ْ
 مِنَ الم

َ
ذ
َ
خ
ه
ات  وَ

َ
بَنِين

ْ
مْ بِال

ُ
ك مْ رَبُّ

ُ
اك

َ
صْف

َ
أ
َ
ا فِي 40ف

َ
ن
ْ
ف دْ صَره

َ
ق
َ
( وَل

ا ) ورا
ُ
ف
ُ
 ن

ه
رُوا وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلا

ه
ك
ه
رْآنِ لِيَذ

ُ
ق
ْ
ا ال

َ
مَا يَ 41هَذ

َ
 ك
ٌ
 مَعَهُ آلِهَة

َ
ان

َ
وْ ك

َ
لْ ل

ُ
عَرْشِ ( ق

ْ
ى ذِي ال

َ
وْا إِل

َ
غ
َ
بْت

َ
ا لا

ا
 إِذ

َ
ون

ُ
ول

ُ
ق

( 
ا

ا )42سَبِيلا بِيرا
َ
ا ك وًّ

ُ
 عُل

َ
ون

ُ
ول

ُ
ا يَق ى عَمه

َ
عَال

َ
هُ وَت

َ
رْضُ وَمَنْ فِيهِنه 43( سُبْحَان

َ ْ
بْعُ وَالأ  السه

ُ
مَاوَات هُ السه

َ
حُ ل ِ

سَب 
ُ
( ت

 
ْ
ف
َ
 ت

َ
كِنْ لا

َ
حُ بِحَمْدِهِ وَل ِ

 يُسَب 
ه

يْءٍ إِلا
َ

 مِنْ ش 
ْ
ا )وَإِن ورا

ُ
ف
َ
ا غ  حَلِيما

َ
ان

َ
هُ ك

ه
سْبِيحَهُمْ إِن

َ
 ت
َ
هُون

َ
 (44ق

عن الشرك في معرض بيانه مجموعة من الأحكام التي افتتحها بالنهي عن الشرك  لما نهى الله 

واختتمها به؛ جعل الآيات التالية إنكارا وتقريعا على من ينسب الولد إليه إذ هو أيضا من أعظم الشرك 

 ْم
ُ
اك

َ
صْف

َ
أ
َ
ف
َ
اأ

ا
اث
َ
ةِ إِن

َ
ئِك

َ
لا
َ ْ
 مِنَ الم

َ
ذ
َ
خ
ه
ات  وَ

َ
بَنِين

ْ
مْ بِال

ُ
ك الهمزة للاستفهام وهو استفهام إنكاري تهكمي بمعنى:   رَبُّ

لكم الله على نفسه واختاركم بالبنين وأخلصهم لكم واتخذ لنفسه الملائكة إناثا وهن في أعينكم  أفض 

ص الله تحذيرهم بنسبة ا هوا عن الشرك به نواقص معيبات تدفنونهن؟ وخص  لملائكة إليه لأنهم لما نُ

غوا لأنفسهم إشراكه بها في العبادة، فنفى الأبناء عن نفسه لئلا يتوهموا  نسبوا إليه الملائكة بناتٍ ليسو 

بأنه سيرض ى بها على أنها من ولده؛ فإبطاله كون الملائكة بناته هو إبطال لتسويغ عبادتهم لها؛ لأن 

ان عبادة الأصنام وعبادة الملائكة سواء المشركين بهذا يدركون أ  عَظِيما
ا

وْلا
َ
 ق

َ
ون

ُ
ول

ُ
ق
َ
ت
َ
مْ ل

ُ
ك
ه
إنكم  إِن

ة ـ في نظرهم ـ  -بقرينة الإنكار الذي سبقه–تقولون قولا عظيما في القبح  ِ نوعي البنو 
 
لتضمنه نسبة أحَط

مه تجري عليه صفات إلى الله مع استئثارهم بالنوع الأشرف، ولأن نسبة الولادة لله توجب تجسيمه؛ و 
َ
من ث

الأجسام من نقص وحدوث وفناء، وفي تفضيل أنفسهم على الله وإثبات الولد له نفي للألوهية عنه 

ا ورا
ُ
ف
ُ
 ن

ه
رُوا وَمَا يَزِيدُهُمْ إِلا

ه
ك
ه
رْآنِ لِيَذ

ُ
ق
ْ
ا ال

َ
ا فِي هَذ

َ
ن
ْ
ف دْ صَره

َ
ق
َ
ولقد وضحنا وكررنا بوجوه مختلفة في  وَل

المواعظ والوعد والوعيد من أجل أن يتعظوا وينزجروا عن الشرك الذي هم فيه؛ القرآن من الأمثال و 

 ابتعادا وإعراضا. والمفعول في "صرفنا" محذوف لنزول الفعل منزلة 
 
فلم يزدهم هذا البيان والتوضيح إلا

ة خشية الأذى؛ واستعير هنا تش بيها لهم اللازم؛ أي صرفنا الكلام ليذكروا ببيانه. و"النفور" هروب الداب 

بالدواب، والتصريف: أصله تعدد الصرف وهو النقل من جهة إلى أخرى، ومنه تصريف الرياح، وهو هنا 

عَرْشِ كناية عن التبيين بمختلف البيان ومتنوعه 
ْ
ى ذِي ال

َ
وْا إِل

َ
غ
َ
بْت

َ
ا لا

ا
 إِذ

َ
ون

ُ
ول

ُ
مَا يَق

َ
 ك

ٌ
 مَعَهُ آلِهَة

َ
ان

َ
وْ ك

َ
لْ ل

ُ
ق

 
ا

لو كان مع الله آلهة أنداد استحقوا العبادة كما تزعمون؛ لسعوا  -سول أيها الر –قل للمشركين  سَبِيلا

أن يتوسلوا إليه أن يقربهم قبل أن يقربوكم أنتم إليه زلفى. "ابتغوا"  -على الأقل–إلى غلبته وقهره، أو 

ذكرها بواو جماعة الذكور لأنها عند هؤلاء المشركين كالعقلاء من الذكور وإن سموها بأسماء مؤنثة. 

"كما يقولون" بمعنى: كالذي يقولون، استعمال للموصول للتنبيه على الخطأ، وذو العرش بمعنى: و

ك أو ذلك المخلوق العظيم المسمى بالعرش، وإضافته سبحانه للعرش؛ لما 
ْ
ل
ُ
صاحب العرش، والعرش: المـ



 

 

20 

في انتزاع ملكه تتضمنه الإضافة إلى العرش من الشأن الجليل الذي هو مثار حسد الآلهة إياه، وطمعهم 

على المعنى الأول )الملك( أو طمعهم في الابتغاء من سعة ما عنده على المعنى الثاني: "المخلوق العظيم" 

ا بِيرا
َ
ا ك وًّ

ُ
 عُل

َ
ون

ُ
ول

ُ
ا يَق ى عَمه

َ
عَال

َ
هُ وَت

َ
  سُبْحَان

َ
تنزه الله عن محذور الشرك الذي نسبوه إليه افتراء عليه، وبَعُد

 الولد يوجب الفناء الموجبَ لسَبْق 
ُ
عنه بعدا عظيما وتعالى عنه علوا مطلقا؛ فهو واجب الوجود، واتخاذ

عدم متقدم، ووجود الولد صفة نقص، لأنه ينم عن ضعف. والفعل الناصب لــ "سبحانه" ماض بدليل 

رَ هنا العلو  الفعل "تعال
َ
ك
َ
حُ بعد ذكر عنوانه "ذي العرش"  -وهو أعلى مراتب البلاغة-ى" بعده. وذ ِ

سَب 
ُ
ت

حُ بِحَمْدِهِ  ِ
 يُسَب 

ه
يْءٍ إِلا

َ
 مِنْ ش 

ْ
رْضُ وَمَنْ فِيهِنه وَإِن

َ ْ
بْعُ وَالأ  السه

ُ
مَاوَات هُ السه

َ
كل الكائنات تنزه الله تنزيها مقرونا  ل

السموات ومن فيهن، والأرض ومن فيها من إنس وجن  وجماد؛ فمنها من  بحمده والثناء عليه؛ تسبحه

يسبح بلسان حقيق كالإنس والجن، ومنها ما يسبح بلسان الحال وهو ما لا لسان له، حتى أجسام 

الملائكة، وأجسام الإنس والجن ولو كانوا كفارا؛ فسبحان الذي ملأ السموات السبع والأرضين السبع 

مل أن يكون تسبيح جميع المخلوقات حقيقيا، كل بحسب حاله وطبيعته، ولكن تعجز عزة و وقارا، ويحت

االعقول عن إدراك حقيقة تسبيح غير العاقل لله،  ورا
ُ
ف
َ
ا غ  حَلِيما

َ
ان

َ
هُ ك

ه
سْبِيحَهُمْ إِن

َ
 ت
َ
هُون

َ
ق
ْ
ف
َ
 ت

َ
كِنْ لا

َ
لا  وَل

م عن النظر فيها، ولعدم له والذي يدل عليه إذعانها له؛ لإعراضك تفهمون تسبيح مخلوقات الله

،  ولعدم إعمال عقولكم لتهتدوا إلى ما يحف بها من آيات إقلاعكم عن اعتقاد ضدها من الشرك بالله 

رك؛ ولولا أن الله حليم لعجل لكم العقوبة على شرككم والتي 
 
تدل على وحدانية الله وتنزهه عن الش

 تستحقون التعجيل بها؛ فأمهلكم ليغفر لكم إن تبتم.

 راض المشركين عن القرآن الكريمإع .9

( ا ورا
ُ
ا مَسْت خِرَةِ حِجَابا

ْ
 بِالآ

َ
ون

ُ
مِن

ْ
 يُؤ

َ
ذِينَ لا

ه
 ال

َ
كَ وَبَيْن

َ
ا بَيْن

َ
ن
ْ
 جَعَل

َ
رْآن

ُ
ق
ْ
 ال

َ
ت

ْ
رَأ
َ
ا ق

َ
وبِهِمْ 45وَإِذ

ُ
ل
ُ
ى ق

َ
ا عَل

َ
ن
ْ
( وَجَعَل

كَ   رَبه
َ
رْت

َ
ك
َ
ا ذ

َ
ا وَإِذ را

ْ
انِهِمْ وَق

َ
هُوهُ وَفِي آذ

َ
ق
ْ
 يَف

ْ
ن
َ
 أ
ا
ة
ه
كِن

َ
ا )أ ورا

ُ
ف
ُ
دْبَارِهِمْ ن

َ
ى أ

َ
وْا عَل

ه
هُ وَل رْآنِ وَحْدَ

ُ
ق
ْ
مُ 46 فِي ال

َ
عْل

َ
حْنُ أ

َ
( ن

 
ه

 إِلا
َ
بِعُون

ه
ت
َ
 ت
ْ
 إِن

َ
ون

ُ
الِم

ه
ولُ الظ

ُ
 يَق

ْ
جْوَى إِذ

َ
 هُمْ ن

ْ
يْكَ وَإِذ

َ
 إِل

َ
مِعُون

َ
 يَسْت

ْ
 بِهِ إِذ

َ
مِعُون

َ
ا )بِمَا يَسْت  مَسْحُورا

ا
( 47رَجُلا

رَبُو   ضَ
َ
يْف

َ
رْ ك

ُ
ظ
ْ
 )ان

ا
 سَبِيلا

َ
طِيعُون

َ
 يَسْت

َ
لا
َ
وا ف

ُّ
ل ضَ

َ
الَ ف

َ
مْث
َ ْ
كَ الأ

َ
 (48ا ل

ا خِرَةِ حِجَابا
ْ

 بِالآ
َ
ون

ُ
مِن

ْ
 يُؤ

َ
ذِينَ لا

ه
 ال

َ
كَ وَبَيْن

َ
ا بَيْن

َ
ن
ْ
 جَعَل

َ
رْآن

ُ
ق
ْ
 ال

َ
ت

ْ
رَأ
َ
ا ق

َ
القرآن  وإذا قرأت يا محمد  وَإِذ

عن فهمه فهم تدبر؛ لإعراضهم عنه وكراهتهم جعلنا بين الذين لا يؤمنون بالآخرة وبين ما تقرأ مانعا لهم 

اسماعه  را
ْ
انِهِمْ وَق

َ
هُوهُ وَفِي آذ

َ
ق
ْ
 يَف

ْ
ن
َ
 أ
ا
ة
ه
كِن

َ
وبِهِمْ أ

ُ
ل
ُ
ى ق

َ
ا عَل

َ
ن
ْ
وجعلنا على قلوب هؤلاء المكذبين بالآخرة  وَجَعَل

عن أغطية تمنعهم من فهم مدارك القرآن وأسراره عقابا لهم على أنهم صدقوه بالفطرة وصدوا أنفسهم 

فلا يسمعونه سماع انتفاع واهتداء به، قال ابن  ؛سماعه، وجعلنا في آذانهم ثقلا عن السمع وصمما



 

 

21 

عاشور: "وجَعْلُ اِلله الحجاب المذكور: إيجادَ ذلك الصارف في نفوسهم بحيث يهمون ولا يفعلون، وذلك 

من خور الإرادة والعزيمة بحيث يخطر الخاطر في نفوسهم ثم لا يصممون، وتخطر معاني القرآن في 

 
ُ
 أسماعهم ثم لا يتفهمون، وذلك خ

ُ
 تغرسه في النفوس بادىءَ الأمر شهوة

ا
ق يسري إلى النفوس تدريجيا

ُ
ل

 5الإعراض وكراهية المسموع منه، ثم لا يلبث أن يصير ملكة في النفس لا تقدر على خلعه ولا تغييره"

 والأكنة: جمع كنان وهو الذي يغش ى القلب 
َ
وْا عَل

ه
هُ وَل

َ
رْآنِ وَحْد

ُ
ق
ْ
كَ فِي ال  رَبه

َ
رْت

َ
ك
َ
ا ذ

َ
اوَإِذ ورا

ُ
ف
ُ
دْبَارِهِمْ ن

َ
 ى أ

في القرآن عند قراءتك، دون ذكر آلهتهم فهموا من ذلك تعريضا بأن آلهتهم ليست  وإذا ذكرت الله 

بآلهة؛ لذلك كلما سمعوا ذكر الله وحده فيه رجعوا على أعقابهم نافرين منه؛ وقد أكد الله هروبهم منه 

 حيث المجيء  بذكر الأدبار وذكر النفور، والنفور: العودة من
َ
مِعُون

َ
 يَسْت

ْ
 بِهِ إِذ

َ
مِعُون

َ
مُ بِمَا يَسْت

َ
عْل

َ
حْنُ أ

َ
ن

ا  مَسْحُورا
ا

 رَجُلا
ه

 إِلا
َ
بِعُون

ه
ت
َ
 ت
ْ
 إِن

َ
ون

ُ
الِم
ه
ولُ الظ

ُ
 يَق

ْ
جْوَى إِذ

َ
 هُمْ ن

ْ
يْكَ وَإِذ

َ
ا على علم بالغاية  اعلم يا محمدُ  إِل

ه
بأن

ها الاستهزاء بآيات الله وترقب ما ينكرونه من التوحيد التي من أجلها يستمعون إلى تلاوتك القرآن؛ إن

افتتحت الآية بضمير الجلالة اعتناء بمضمونها، وفعل التفضيل "أعلم" يعني قوة  والبعث ليكذبوه، و

العلم وتفضيله لا قوة علم الله على علم غيره، ونعلم نجواهم حين يستمعون إليك؛ فهم يتهامسون بأنك 

عقله بالسحر؛ واستعمل المصدر في بيان حال تناجيهم )نجوى( لكثرة تناجيهم رجل أصابه الخبل وزال 

 حين استماعهم القرآن تشاغلا عنه 
ا

 سَبِيلا
َ
طِيعُون

َ
 يَسْت

َ
لا
َ
وا ف

ُّ
ل ضَ

َ
الَ ف

َ
مْث
َ ْ
كَ الأ

َ
رَبُوا ل  ضَ

َ
يْف

َ
رْ ك

ُ
ظ
ْ
انظر   ان

ي صد  الناس عن متعجبا منهم كيف مثلوك بالمجنون والكاهن والساحر؛ جاهدين ف يا محمد 

 .عن الحق ولم يجدوا إليه ولا إلى تصديق ما قالوه عنك سبيلا -بذلك–التصديق بنبوتك، فضلوا 

 إنكار المشركين البعث والرد عليهم .10

( ا ا جَدِيدا
ا
ق
ْ
ل
َ
 خ

َ
ون

ُ
بْعُوث

َ َ
ا لم

ه
إِن
َ
ا أ

ا
ات
َ
ا وَرُف اما

َ
ا عِظ

ه
ن
ُ
ا ك

َ
إِذ

َ
وا أ

ُ
ال
َ
وْ 49وَق

َ
 أ
ا
وا حِجَارَة

ُ
ون

ُ
لْ ك

ُ
ا )( ق وْ 50حَدِيدا

َ
( أ

 
َ
غِضُون

ْ
سَيُن

َ
ةٍ ف لَ مَره وه

َ
مْ أ

ُ
رَك

َ
ط

َ
ذِي ف

ه
لِ ال

ُ
ا ق

َ
 مَنْ يُعِيدُن

َ
ون

ُ
ول

ُ
سَيَق

َ
مْ ف

ُ
بُرُ فِي صُدُورِك

ْ
ا يَك ا مِمه

ا
ق
ْ
ل
َ
يْكَ رُءُوسَهُمْ خ

َ
 إِل

ا ) رِيبا
َ
 ق

َ
ون

ُ
 يَك

ْ
ن
َ
ى أ لْ عَس َ

ُ
ى هُوَ ق

َ
 مَت

َ
ون

ُ
ول

ُ
 51وَيَق

َ
سْت

َ
ت
َ
مْ ف

ُ
 ( يَوْمَ يَدْعُوك

ه
مْ إِلا

ُ
ت
ْ
بِث
َ
 ل
ْ
 إِن

َ
ون

ُّ
ن
ُ
ظ
َ
 بِحَمْدِهِ وَت

َ
جِيبُون

( 
ا

لِيلا
َ
  (52ق

دها 
 
ا بعد أن ذكر الله ضلالات المشركين في النبوات أورد شبهاتهم في البعث ورد  عليها وفن

َ
إِذ

َ
وا أ

ُ
ال
َ
وَق

ا ا جَدِيدا
ا
ق
ْ
ل
َ
 خ

َ
ون

ُ
بْعُوث

َ َ
ا لم

ه
إِن
َ
ا أ

ا
ات
َ
ا وَرُف اما

َ
ا عِظ

ه
ن
ُ
رون البعث وهذا سؤال استنكاري تعجبي المشركون ينك ك

 من جديد بعد أن نصير رفاتا بتحطم أجسامنا وصيرورتها كالتراب؟! وقد 
ُ
بْعَث

ُ
طرحوه؛ بمعنى: قالوا: أسن

م في الجملة الظرف لأن مضمونه هو دليلهم على استحالة أن يخلقوا بعد البِلى، وقوة الإنكار تظهر في  قد 

                                                           
 .116، ص15ابن عاشور، التحرير والتنوير، ج 5



 

 

22 

ا   كونهم ترابا وعظاما
ُ
لْ ك

ُ
مْ ق

ُ
بُرُ فِي صُدُورِك

ْ
ا يَك ا مِمه

ا
ق
ْ
ل
َ
وْ خ

َ
ا أ وْ حَدِيدا

َ
 أ
ا
وا حِجَارَة

ُ
: لو أجبهم يا محمد ون

أو أي ش يء أشد  صلابة فإن الله قادر على إحيائكم  -وهي أبعد الأشياء إلى الحياة–كنتم حجارة أو حديدا 

ية، والكل هين عليه سبحانه، ومقابلة أهون على الله من الخلق بدا -في تصورنا–ثانية؛ إذ إن إعادة الحياة 

الحجارة والحديد بالعظام والرفات مقابلة أجسام صلبة بأجسام واهية؛ بمعنى أن الله يستوي عنده 

إعادة الحياة إلى الأجسام الصلبة أو الأجسام الواهية في اليسر، ويكبر في صدوركم: أي يعظم عن قبول 

 مَنْ الحياة في اعتقادكم 
َ
ون

ُ
ول

ُ
سَيَق

َ
ةٍ ف لَ مَره وه

َ
مْ أ

ُ
رَك

َ
ط

َ
ذِي ف

ه
لِ ال

ُ
ا ق

َ
م منكرو  البعث جدلا   يُعِيدُن ِ

 
ا يسل

 
لمـ

بوقوعه، سيسألون تهكما وإنكارا: من سيعيدنا إلى الحياة بعد الممات؟ ولقد أمر الله رسوله أن يجيبهم 

ة؛ حملا لاستفهامهم بأن الذي خلقكم أول مرة سيعيدكم إلى الحيا -إبطالا  للازم تهكمهم؛ حين يسألونه–

على أنهم أرادوا حقيقة السؤال والاستفهام، وإجراء له على خلاف ما يريدون؛ بأسلوب حكيم فيه زيادة 

ة  االمحاج  رِيبا
َ
 ق

َ
ون

ُ
 يَك

ْ
ن
َ
ى أ لْ عَس َ

ُ
ى هُوَ ق

َ
 مَت

َ
ون

ُ
ول

ُ
يْكَ رُءُوسَهُمْ وَيَق

َ
 إِل

َ
غِضُون

ْ
سَيُن

َ
وعند معرفتهم بقدرة  ف

: متى يكون ن رؤوسهم سخرية واستهزاء مستبعدين وقوعه ويسألونك يا محمد الله على بعثهم سيهزو 

هُمْ  :هذا البعث؟ فأجبهم: لا يبعد أن يكون قريبا؛ فكل آتٍ قريب مهما طال أجله؛ كما قال الله  إِنه

 
ا
رِيبا

َ
راهُ ق

َ
 وَن

ا
هُ بَعِيدا

َ
[.  وينغضون رؤوسهم: يحركونها من أعلى إلى أسفل أو العكس 7 -6 /70]المعارج   يَرَوْن

 
ا

لِيلا
َ
 ق

ه
مْ إِلا

ُ
ت
ْ
بِث
َ
 ل
ْ
 إِن

َ
ون

ُّ
ن
ُ
ظ
َ
 بِحَمْدِهِ وَت

َ
جِيبُون

َ
سْت

َ
ت
َ
مْ ف

ُ
-وأنتم رفات–يوم يدعوكم دعاء تكوينيا  يَوْمَ يَدْعُوك

ن منقادين لأمره؛ وهذا المجاز كناية عن ؛ بخلقكم وبالنفخ في الصور يوم البعث؛ فتستجيبون مطاوعي

 زمنا 
 
قدرة الله في إحيائهم بسرعة حصول الدعوة والاستجابة لها، وتظنون أنكم لم تلبثوا في الدنيا إلا

 قليلا مقارنة بالمكث في الآخرة.

 محاورة المشركين بالحسنى وبيان سعة علم الله تعالى .11

 َتِي هِي
ه
وا ال

ُ
ول

ُ
لْ لِعِبَادِي يَق

ُ
ا  وَق

ا
ا مُبِين سَانِ عَدُوًّ

ْ
ن ِ
ْ

 لِلإ
َ
ان

َ
 ك

َ
ان

َ
يْط

ه
 بَيْنَهُمْ إِنه الش

ُ
غ
َ
ز
ْ
 يَن

َ
ان

َ
يْط

ه
حْسَنُ إِنه الش

َ
أ

(53( 
ا

يْهِمْ وَكِيلا
َ
اكَ عَل

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
مْ وَمَا أ

ُ
بْك ِ

 
 يُعَذ

ْ
أ
َ
 يَش

ْ
وْ إِن

َ
مْ أ

ُ
 يَرْحَمْك

ْ
أ
َ
 يَش

ْ
مْ إِن

ُ
مُ بِك

َ
عْل

َ
مْ أ

ُ
ك مُ 54( رَبُّ

َ
عْل

َ
كَ أ بِمَنْ  ( وَرَبُّ

ا ) بُورا ا دَاوُودَ زَ
َ
يْن
َ
آت ى بَعْضٍ وَ

َ
 عَل

َ
ين ِ

بِي 
ه
ا بَعْضَ الن

َ
ن
ْ
ل ضه

َ
دْ ف

َ
ق
َ
رْضِ وَل

َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ    (55فِي السه

 ُحْسَن
َ
تِي هِيَ أ

ه
وا ال

ُ
ول

ُ
لْ لِعِبَادِي يَق

ُ
لما أبطل الله الشرك بحجة يقينية وأثبت البعث والمعاد كذلك  وَق

بحجة يقينية؛ أمر المسلمين أن يحاوروا المشركين ويجادلوهم باللين وبالطريقة التي هي أحسن؛ لئلا 

يشوب دعوتهم إلى التوحيد غلظة في القول أو سب وشتيمة؛ فيبادلوهم المعاملة نفسها وينفروا بذلك 

اإِنه اعن الدين 
ا
ا مُبِين سَانِ عَدُوًّ

ْ
ن ِ
ْ

 لِلإ
َ
ان

َ
 ك

َ
ان

َ
يْط

ه
 بَيْنَهُمْ إِنه الش

ُ
غ
َ
ز
ْ
 يَن

َ
ان

َ
يْط

ه
ذلك لأن الشيطان من خلال   لش

القول السيئ الخشن يوقع العداوة بين المؤمنين ويزيد الكافرين نفورا عن الإسلام؛ وعداوة الشيطان 



 

 

23 

بعه؟ وق
 
ول التي هي أحسن يقوي رابطة الأخوة بين للإنسان ظاهرة غير خفية فكيف يعقل به أن يت

المسلمين والتي هي تحقيق لمقصد من مقاصد الإسلام؛ وفي الآية تأديب لصون اللسان في كل ما يتلفظ 

به، وتربية للدعاة والمربين على اختيار القول الحسن اللين الذي يؤلف ولا ينفر. والنزغ: الطعن والضرب 

 نتشار العداوة بالقول السيئ بسرعة؛ وهو هنا كناية عن سرعة ا
ْ
وْ إِن

َ
مْ أ

ُ
 يَرْحَمْك

ْ
أ
َ
 يَش

ْ
مْ إِن

ُ
مُ بِك

َ
عْل

َ
مْ أ

ُ
ك رَبُّ

 
ا

يْهِمْ وَكِيلا
َ
اكَ عَل

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
مْ وَمَا أ

ُ
بْك ِ

 
 يُعَذ

ْ
أ
َ
بمعنى؛ أن الله أعلم بأحوال  خطاب للمؤمنين وشمل الرسول   يَش

العباد وما يليق بهم؛ فإن يشأ يهدهم للإيمان وإن يشأ يتركهم وشأنهم فلا يهتدون فيعذبون، وذلك وفق 

قوانين وضعها لهم فربما اتبعوها فكانت سببا لهدايتهم، وربما خالفوها فكان ذلك سببا لضلالهم. 

افتتحت الآية بعنوان الربوبية تذكيرا بأن الاص أعلم  والله طفاء للخير وللشر من  معنى الربوبية، و

يْهِمْ بأحوال الناس، وهو أعلم بما يناسبهم من استحقاق الرحمة أو استحقاق العذاب 
َ
اكَ عَل

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
وَمَا أ

 
ا

ثم خص الرسول بالخطاب مبينا له مهمته في التبليغ؛ إذ هي الدعوة والصبر على الأذى فحسب،   وَكِيلا

الناس على الهداية والإيمان؛ وذلك رفعا للحرج عنه ولكيلا يأس ى على من استمر على  وليست حمل

رْضِ الضلال 
َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ مُ بِمَنْ فِي السه

َ
عْل

َ
كَ أ مهمة إلزام الناس بالإيمان  لما رفع الله عن الرسول   وَرَبُّ

بمن في السماوات والأرض من  أعلم أخبره بأنه أعلم بهم وبتفاضل بعضهم على بعض؛ وربك يا محمد

ا على قول المشركين:  علمهم بأنفسهم، وهو أعلم بمن يصلح للنبوة وحمل الرسالة ولو يتيما فقيرا ؛ رد 

يْنِ »
َ
رْيَت

َ
ى رَجُلٍ مِنَ الق

َ
 عَل

ُ
ا القرآن

َ
ِلَ هَذ

ز 
ُ
 ن
َ
وْلا

َ
عٌ ل  جُوه

ٌ
 عُرَاة

ٌ
اة

َ
صحَابُهُ حُف

َ
الِبٍ و أ

َ
بِي ط

َ
 6« عَظِيمٍ هُوَ يَتِيمُ أ

ا بُورا ا دَاوُودَ زَ
َ
يْن
َ
آت ى بَعْضٍ وَ

َ
 عَل

َ
ين ِ

بِي 
ه
ا بَعْضَ الن

َ
ن
ْ
ل ضه

َ
دْ ف

َ
ق
َ
جعل الله لبعض الأنبياء تفاضلا على بعض   وَل

بالكلام، وداود  بالخلة، وموس ى حسب علمه وحكمته، وخص  بعضهم بمزايا؛ خص إبراهيم 

 بكتاب الزبور، ومحمدا بختم الرسالات. وخص نبيه داود  بالذكر في الآية تلميحا لأفضلية

أفضلية أمته على غيرها من الأمم؛ لأن في الزبور بشارة للمؤمنين بأنهم  محمد على باقي الرسل و

سيورثون الأرض وينصرون ولم تأت بشارة عامة للصالحين بهذا الإرث من قبل في الكتب السماوية   قال 

 تعالى: 
َ
ق
َ
 وَل

َ
الِحُون ها عِبادِيَ الصه

ُ
رْضَ يَرِث

َ ْ
نه الأ

َ
رِ أ

ْ
ك ِ
 
بُورِ مِنْ بَعْدِ الذ بْنا فِي الزه

َ
ت
َ
[. وبما أن 105]الأنبياء  دْ ك

كر لهم نموذج لذلك وهو داود
ُ
؛ المشركين استبعدوا نزول القرآن على محمد وهو يتيم فقير فقد ذ

لقتال جالوت فقتله، ثم اصطفاه الله وآتاه النبوة وجعله فقد كان راعي غنم وكان ذا قوة في الرمي فاختير 

 .ملِكا على بني إسرائيل ولم يكن ذا جاه وسيادة وكذلك فعل بمحمد

                                                           
 197، ص8امحمد اطفيش، تيسير التفسير، ج 6



 

 

24 

 بيان عجز الشركاء، والتكذيب بالمعجزات سبب للإهلاك .12

( 
ا

حْوِيلا
َ
 ت

َ
مْ وَلا

ُ
ك
ْ
ِ عَن

ر   الضُّ
َ
ف

ْ
ش

َ
 ك

َ
ون

ُ
 يَمْلِك

َ
لا
َ
مْ مِنْ دُونِهِ ف

ُ
عَمْت َ

ذِينَ ز
ه
لِ ادْعُوا ال

ُ
ذِينَ 56ق

ه
ئِكَ ال

َ
ول
ُ
( أ

ابَهُ إِنه عَ 
َ
 عَذ

َ
ون

ُ
اف

َ
هُ وَيَخ

َ
 رَحْمَت

َ
رَبُ وَيَرْجُون

ْ
ق
َ
هُمْ أ يُّ

َ
 أ
َ
ة
َ
وَسِيل

ْ
هِمُ ال ِ

ى رَب 
َ
 إِل

َ
ون

ُ
غ
َ
 يَبْت

َ
ا يَدْعُون ورا

ُ
 مَحْذ

َ
ان

َ
كَ ك ِ

ابَ رَب 
َ
ذ

لِكَ 57)
َ
 ذ

َ
ان

َ
ا ك دِيدا

َ
ا ش ابا

َ
بُوهَا عَذ ِ

 
وْ مُعَذ

َ
قِيَامَةِ أ

ْ
بْلَ يَوْمِ ال

َ
وهَا ق

ُ
حْنُ مُهْلِك

َ
 ن

ه
رْيَةٍ إِلا

َ
 مِنْ ق

ْ
ابِ ( وَإِن

َ
كِت

ْ
 فِي ال

ا ) ورا
ُ
بَ بِ 58مَسْط

ه
ذ
َ
 ك

ْ
ن
َ
 أ

ه
يَاتِ إِلا

ْ
رْسِلَ بِالآ

ُ
 ن
ْ
ن
َ
ا أ

َ
عَن

َ
مُوا بِهَا ( وَمَا مَن

َ
ل
َ
ظ

َ
 ف
ا
 مُبْصِرَة

َ
ة
َ
اق

ه
مُودَ الن

َ
ا ث

َ
يْن
َ
آت  وَ

َ
ون

ُ
ل وه
َ ْ
هَا الأ

ا )
ا
وِيف

ْ
خ
َ
 ت

ه
يَاتِ إِلا

ْ
رْسِلُ بِالآ

ُ
 59وَمَا ن

ه
اكَ إِلا

َ
رَيْن

َ
تِي أ

ه
يَا ال

ْ
ؤ ا الرُّ

َ
ن
ْ
اسِ وَمَا جَعَل

ه
 بِالن

َ
حَاط

َ
كَ أ  رَبه

كَ إِنه
َ
ا ل

َ
ن
ْ
ل
ُ
 ق

ْ
( وَإِذ

اسِ وَال
ه
 لِلن

ا
ة
َ
ن
ْ
ا )فِت بِيرا

َ
ا ك

ا
يَان

ْ
غ
ُ
 ط

ه
مَا يَزِيدُهُمْ إِلا

َ
هُمْ ف

ُ
ف ِ
و 
َ
خ
ُ
رْآنِ وَن

ُ
ق
ْ
 فِي ال

َ
ة
َ
عُون

ْ
ل
َ ْ
 الم

َ
جَرَة

ه
   (60ش

 
ا

حْوِيلا
َ
 ت

َ
مْ وَلا

ُ
ك
ْ
ِ عَن

ر   الضُّ
َ
ف

ْ
ش

َ
 ك

َ
ون

ُ
 يَمْلِك

َ
لا
َ
مْ مِنْ دُونِهِ ف

ُ
عَمْت َ

ذِينَ ز
ه
لِ ادْعُوا ال

ُ
انتهازا لفرصة  ذكر  ق

ا على عبدة غير اللهالمقربين إلى الله ح ا جاءت الآية رد 
 
؛ من الملائكة والجن وعيس ى ومريم وعزير زعما ق

لهؤلاء المشركين إن هؤلاء الذين تدعون من دون الله لا يملكون رفع  بأنها تقربهم إليه؛ قل يا محمد

 إِ الضر عنكم ولا تحويله عنكم إلى غيركم 
َ
ون

ُ
غ
َ
 يَبْت

َ
ذِينَ يَدْعُون

ه
ئِكَ ال

َ
ول
ُ
رَبُ أ

ْ
ق
َ
هُمْ أ يُّ

َ
 أ
َ
ة
َ
وَسِيل

ْ
هِمُ ال ِ

ى رَب 
َ
 ل

 هم أنفسهم يدعون الله ويتقربون إليه، وأكثرهم قربا إليه أكثرهم دعاء 
ا
هم آلهة

َ
عُون أولئك الذين تده

 من دون الله
َ
آلهة. و"الوسيلة" المرتبة العالية  وابتهالا له لزيادة القرب وطلب رضاه؛ فكيف يُدْعَوْن

االملك  القريبة من عظيم ورا
ُ
 مَحْذ

َ
ان

َ
كَ ك ِ

ابَ رَب 
َ
ابَهُ إِنه عَذ

َ
 عَذ

َ
ون

ُ
اف

َ
هُ وَيَخ

َ
 رَحْمَت

َ
أولئك المقربون  وَيَرْجُون

يأملون بعبادتهم رحمته ويخشون عذابه، فكيف يعبدون من دون الله؟ !؛ وهنا إشارة إلى أدبهم  إلى الله 

الله حقيق بأن يحذره كل أحد حتى الأنبياء  مع الله فلم يحملهم قربهم إليه على الغرور؛ ولأن عذاب

اوالملائكة والمقربون  دِيدا
َ
ا ش ابا

َ
بُوهَا عَذ ِ

 
وْ مُعَذ

َ
قِيَامَةِ أ

ْ
بْلَ يَوْمِ ال

َ
وهَا ق

ُ
حْنُ مُهْلِك

َ
 ن

ه
رْيَةٍ إِلا

َ
 مِنْ ق

ْ
ما من  وَإِن

 وسيحل عليهم عذاب الله في الدنيا باستئص
 
بون رسلهم إلا ِ

 
الهم أو بإذلالهم بالحروب قرية كافر أهلها ويكذ

والأسر والفتن، كل  ذلك معلوم في علم الله مسطور في اللوح المحفوظ، وتأكيد وجود الإهلاك قبل يوم 

 القيامة إنذار للمشركين.

  
َ
ون

ُ
ل وه
َ ْ
بَ بِهَا الأ

ه
ذ
َ
 ك

ْ
ن
َ
 أ

ه
يَاتِ إِلا

ْ
رْسِلَ بِالآ

ُ
 ن

ْ
ن
َ
ا أ

َ
عَن

َ
أن يأتيهم  اقترح المشركون على محمد  وَمَا مَن

لذلك؛ لأنه جرت سنته بأن يستأصل  بمعجزات منها؛ تحويل جبل الصفا بمكة إلى ذهب فلم يجبهم الله

القوم الذين رأوا الآيات ثم لم يؤمنوا، وقد حكم بإمهال كفار قريش، فلو أرسل عليهم الآيات ثم أصروا 

ج من أصلابهم مؤمنون، فمعنى الآية على الكفر بعد مجيء الآيات لأهلكهم، وقد قض ى بإمهالهم، وقد يخر 

}وما منعنا أن نرسل بالآيات{ الدالات على رسالتك اللاتي اقترحتها على هذا ـ كما يقول الشيخ أطفيش ـ : 

قريش منك}إلا أن كذب بها الأولون { فيكذبون بها كما كذب بها الأولون المهلكون بالتكذيب ، فيستحقون 

  الإهلاك كالأولين
َ
ا ث

َ
يْن
َ
آت اوَ

ا
وِيف

ْ
خ
َ
 ت

ه
يَاتِ إِلا

ْ
رْسِلُ بِالآ

ُ
مُوا بِهَا وَمَا ن

َ
ل
َ
ظ

َ
 ف

ا
 مُبْصِرَة

َ
ة
َ
اق

ه
وقد جعل الله  مُودَ الن



 

 

25 

لقوم صالح الناقة آية مبصرة كما سألوا فازدادوا بذلك كفرا وقتلوها عقرا فأخذهم عذاب استأصلهم، 

على آثارهم بالشام، وما إرسال الله  ولقد أورد الله هذا المثال لأن ثمود عرب وهم أجداد قريش ويمرون

الآيات مع الرسل إلا ليخوف بها المشركين من العذاب؛ فإن كانت من اقتراحهم أهلكوا بعذاب مستأصل 

كَ إِنه وعذبوا يوم القيامة، وإن لم تكن من اقتراحهم لم يعذبوا في الدنيا وعذبوا في الآخرة 
َ
ا ل

َ
ن
ْ
ل
ُ
 ق

ْ
وَإِذ

 
ه
 بِالن

َ
حَاط

َ
كَ أ على حزنه من تكذيب قومه أنزل الله عليه الآية؛ بمعنى؛ واذكر يا  تسلية للنبي اسِ رَبه

ب   محمد  إذ قلنا لك إن الله أحاط بالناس علما وقدرة وهو غالبهم وسينصرك عليهم، وجَعْلُ لفظ الر 

ا وَ وتصبيره والعناية به  مضافا إلى ضمير الرسول يومئ بسَوْق الكلام مساق تكريم النبي 
َ
ن
ْ
مَا جَعَل

مَا يَ 
َ
هُمْ ف

ُ
ف ِ
و 
َ
خ
ُ
رْآنِ وَن

ُ
ق
ْ
 فِي ال

َ
ة
َ
عُون

ْ
ل
َ ْ
 الم

َ
جَرَة

ه
اسِ وَالش

ه
 لِلن

ا
ة
َ
ن
ْ
 فِت

ه
اكَ إِلا

َ
رَيْن

َ
تِي أ

ه
يَا ال

ْ
ؤ االرُّ بِيرا

َ
ا ك

ا
يَان

ْ
غ
ُ
 ط

ه
 زِيدُهُمْ إِلا

هي »قال ابن عباس: هي رؤيا عيان وهي الإسراء والمعراج ؛  يقول المفسرون إن الرؤيا التي أريها الرسول 

م ليلة أسري به
 
ى الله عليه وآله وسل

 
وقد أراه فيها من العجائب الش يء  7«رؤيا عين أريها رسول الله صل

الكثير وجعلها فتنة للناس ليظهر مؤمنهم من كافرهم. والشجرة الملعونة هي شجرة الزقوم كما ذكر في 

الَ: 
َ
بَا جَهْلٍ ق

َ
نه أ

َ
مَ »بعض آي القرآن؛ وقد اتخذوها سخرية وتهكما، ورُوِيَ أ

ه
ارَ جَهَن

َ
نه ن

َ
مْ أ

ُ
عَمَ صَاحِبُك َ

ز

حَجَ 
ْ
 ال

ُ
حْرِق

َ
ارُ ت

ه
هَا الن

ُ
حْرِق

َ
 ت

َ
 لا

ا
جَرَة

َ
ارِ ش

ه
نه فِي الن

َ
ولُ بِأ

ُ
مه يَق

ُ
 .8«رَ ث

 استكبار إبليس عن السجود لآدم وعزمه على إغواء بنيه .13

( ا
ا
 طِين

َ
ت

ْ
ق
َ
ل
َ
نْ خ

َ
سْجُدُ لِم

َ
أ
َ
الَ أ

َ
 إِبْلِيسَ ق

ه
سَجَدُوا إِلا

َ
ةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ ف

َ
ئِك

َ
مَلا

ْ
ا لِل

َ
ن
ْ
ل
ُ
 ق

ْ
 61وَإِذ

َ
الَ أ

َ
كَ ( ق

َ
يْت
َ
رَأ

( 
ا

لِيلا
َ
 ق

ه
هُ إِلا

َ
ت يه ِ
ر 
ُ
نه ذ

َ
نِك

َ
حْت

َ َ
قِيَامَةِ لأ

ْ
ى يَوْمِ ال

َ
نِ إِل

َ
رْت

ه
خ
َ
 أ
ْ
ئِن

َ
يه ل

َ
 عَل

َ
مْت ره

َ
ذِي ك

ه
ا ال

َ
بِعَكَ مِنْهُمْ 62هَذ

َ
مَنْ ت

َ
هَبْ ف

ْ
الَ اذ

َ
( ق

ا ) ورا
ُ
مْ جَزَاءا مَوْف

ُ
ك
ُ
مَ جَزَاؤ

ه
إِنه جَهَن

َ
 63ف

َ
 مَنِ اسْت

ْ
زِز

ْ
ف
َ
يْلِكَ وَرَجِلِكَ ( وَاسْت

َ
يْهِمْ بِخ

َ
جْلِبْ عَل

َ
 مِنْهُمْ بِصَوْتِكَ وَأ

َ
عْت

َ
ط

ا ) رُورا
ُ
 غ

ه
 إِلا

ُ
ان

َ
يْط

ه
دِ وَعِدْهُمْ وَمَا يَعِدُهُمُ الش

َ
وْلا

َ ْ
مْوَالِ وَالأ

َ ْ
هُمْ فِي الأ

ْ
ارِك

َ
يْهِمْ 64وَش

َ
كَ عَل

َ
يْسَ ل

َ
( إِنه عِبَادِي ل

( 
ا

كَ وَكِيلا ِ
ى بِرَب 

َ
ف
َ
انٌ وَك

َ
ط
ْ
  (65سُل

ث الله عن قومه الكافرين المكابرين المعاندين ساق حديثا عن قصة آدم مع إبليس  رسوله لما حد 

وأمرِ الله له بالسجود لآدم، وامتناعه عن الامتثال، ثم توعده بغواية بني آدم فكان هذا سببا لطغيان 

لمؤمنين الممتثلين أمر الله هؤلاء المشركين، وهذه القصة موعظة للناس أيضا، ففي جميع العصور فريق ا

سَجَدُوا وفريق العصاة أتباع الشيطان لينظر كل عاقل إلى أين ينتمي 
َ
ةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ ف

َ
ئِك

َ
مَلا

ْ
ا لِل

َ
ن
ْ
ل
ُ
 ق
ْ
وَإِذ

ا
ا
 طِين

َ
ت

ْ
ق
َ
ل
َ
نْ خ

َ
سْجُدُ لِم

َ
أ
َ
الَ أ

َ
 إِبْلِيسَ ق

ه
إذ أمرنا الملائكة بالسجود لآدم سجود تكريم  واذكر يا محمد إِلا

                                                           
 (.6/86)4716طريق ابن عباس، ك: تفسير القرآن، ب: سورة الإسراء، ر: رواه البخاري من 7
 (147 /15التحرير والتنوير ) 8



 

 

26 

 إبليس 
 
امتنع عن  -وكان فيهم وإن لم يكن منهم، والأمر لهم أمر له بالتبع–وتحية، فامتثلوا رضا وفعلا إلا

السجود حسدا وكبرياء واحتقارا لآدم، وصرح بسبب امتناعه عن السجود وهو أن المسجود له خلق من 

هُ مِنْ  حكاية عن إبليس: ل اللهطين وهو خلق من نار كما قا
َ
ت
ْ
ق
َ
ل
َ
نِي مِنْ نارٍ وَخ

َ
ت
ْ
ق
َ
ل
َ
هُ خ

ْ
يْرٌ مِن

َ
ا خ

َ
ن
َ
الَ أ

َ
ق

ا[  وقد سأل مستنكرا 76 /38]ص   طِينٍ 
ا
 طِين

َ
ت

ْ
ق
َ
ل
َ
نْ خ

َ
سْجُدُ لِم

َ
أ
َ
بمعنى أيسجد العظيم للحقير؟!  أ

الَ وهذا زيادة في احتقاره  وقد جعل "طينا" حالا من الاسم الموصول لغلبة عنصر الطين في خلق آدم؛
َ
ق

 
ه

هُ إِلا
َ
ت يه ِ
ر 
ُ
نه ذ

َ
نِك

َ
حْت

َ َ
قِيَامَةِ لأ

ْ
ى يَوْمِ ال

َ
نِ إِل

َ
رْت

ه
خ
َ
 أ
ْ
ئِن

َ
يه ل

َ
 عَل

َ
مْت ره

َ
ذِي ك

ه
ا ال

َ
كَ هَذ

َ
يْت
َ
رَأ

َ
  أ

ا
لِيلا

َ
وزيادة في احتقار آدم  ق

ا إلى يوم ال توعد إبليس بأن لو أمهله الله وتجرؤا على الله قيامة سيسعى في إضلال الناس وأبقاه حي 

وغوايتهم ليكونوا من حزبه ملعونين مطرودين من رحمة الله؛ لكنه استثنى من عباد الله قلة منهم وهم 

طانٌ المخلصون لله العبادة لا يقدر الشيطان على إغوائهم؛ قال تعالى: 
ْ
يْهِمْ سُل

َ
كَ عَل

َ
يْسَ ل

َ
 إِنه عِبادِي ل

 42 /15]الحجر 
َ
يْت
َ
رَأ

َ
لاستأصلهم كَ: تركيب يفتتح به الكلام الذي يراد الاهتمام به. ومعنى لاحتنكن: [.  وأ

بالإهلاك في دينهم، كما يحتنك الجراد النبات أي يهلكه بالأكل منه، أو لأقودنهم حيث شئت، كما يحتنك 

الَ  الإنسان الدابة، أي يجعل اللجام أو الحبل أو نحوه فى حنكها فيقودها حيث شاء
َ
بِعَكَ ق

َ
مَنْ ت

َ
هَبْ ف

ْ
اذ

ا ورا
ُ
مْ جَزَاءا مَوْف

ُ
ك
ُ
مَ جَزَاؤ

ه
إِنه جَهَن

َ
افق مرادَ إبليس قضاءُ الله  مِنْهُمْ ف بأن يجعله عنصرا للإغواء؛ فقال  و

له: امض فيما تريد من الإمهال إلى يوم القيامة والسعي في غواية العباد؛ وتوعده وأتباعه بجهنم جزاء 

يْلِكَ وَرَجِلِكَ عصيان الله لهم غير منقوص على 
َ
يْهِمْ بِخ

َ
جْلِبْ عَل

َ
 مِنْهُمْ بِصَوْتِكَ وَأ

َ
عْت

َ
ط
َ
 مَنِ اسْت

ْ
زِز

ْ
ف
َ
وَاسْت

دِ وَعِدْهُمْ 
َ

وْلا
َ ْ
مْوَالِ وَالأ

َ ْ
هُمْ فِي الأ

ْ
ارِك

َ
أمر إهانة وتهديد بأن يجتهد في إغواء  -لتحقيق مراده-أمر الله إبليس  وَش

منهم وإزعاجهم بدعائه إياهم إلى المعصية، وبوسوسته لهم، وأن يجمع الناس باستخفاف من استطاع 

لهم من أجل إغوائهم رجاله وأعوانه؛ فقد أتاح له أن يجمع كل ما أوتي من وسائل الفتنة والوسوسة 

بتزيين المفاسد وتقبيح المصالح، ومشاركته إياهم في الأموال بجعلهم نصيبا منها للأصنام، وفي الأولاد 

لهم إنجابهم من الزنى ووأدهم وتسميتهم بعبدة الأصنام، ووَعدِهم الوعود الكاذبة؛ كالوعد  بتزيينه

بشفاعة الآلهة المزعومة يوم القيامة، والوعد بالغنى من المال الحرام، والوعد بالسعادة عند ارتكاب 

بدعائك إياهم إلى : المعاص ي والموبقات، والاغترار برحمة الله وبالتوبة من الذنوب ثم  تسويفها، وصوتك

المعصية بالوسوسة ونحوها، قال بعض المفسرين: بصوتك بدعائك بالغناء والمزامير وكل ما يوصل إلى 

 ، والجلبة: الصوت، ومعنى بخيلك ورجلك: بأعوانك؛ 
ا
 شديدا

ا
المعصية ،ومعنى أجلب: صِحْ فيهم صِياحا

ك، "وَرَجِلِك" قرأ حفصٌ بكسرِ الجيمِ، من راكب وراجل )على رجليه(، وهذا مجاز، أي : افعل بهم جهد

اوالباقون بسكونها  رُورا
ُ
 غ

ه
 إِلا

ُ
ان

َ
يْط

ه
يْسَ وكل وعود الشيطان زائفة باطلة.  وَمَا يَعِدُهُمُ الش

َ
إِنه عِبَادِي ل

 
ا

كَ وَكِيلا ِ
ى بِرَب 

َ
ف
َ
انٌ وَك

َ
ط
ْ
يْهِمْ سُل

َ
كَ عَل

َ
ن إشراك فهم من ذرية آدم فريقا لزموا عبادته دو  استثنى الله ل

عباده وليس للشيطان أن يغويهم كما يفعل بغيرهم من ذرية آدم؛ وميزهم بوصف العبودية له، وأوضح 



 

 

27 

ليطمئنه ويطمئن الإنسان؛ وهو لأنهم توكلوا  سبب عصمته لهم من الشيطان؛ لما وجه الخطاب للنبي

لا يعصم الإنسان من كيد  واستعاذوا به من كيد الشيطان فحفظهم منه، وهذا يدل على أنه على الله

  الشيطان إلا اعتصامه بالله.

ر .14  تكريم الله لبني آدم، وإعراضهم عن ربهم إلا عند الض 

( ا مْ رَحِيما
ُ
 بِك

َ
ان

َ
هُ ك

ه
ضْلِهِ إِن

َ
وا مِنْ ف

ُ
غ
َ
بْت
َ
بَحْرِ لِت

ْ
كَ فِي ال

ْ
ل
ُ
ف
ْ
مُ ال

ُ
ك
َ
ذِي يُزْجِي ل

ه
مُ ال

ُ
ك رُّ 66رَبُّ مُ الضُّ

ُ
ك ا مَسه

َ
( وَإِذ

ا )فِي ا ورا
ُ
ف
َ
 ك

ُ
سَان

ْ
ن ِ
ْ

 الإ
َ
ان

َ
مْ وَك

ُ
عْرَضْت

َ
ِ أ
بَر 
ْ
ى ال

َ
مْ إِل

ُ
اك جه

َ
ا ن مه

َ
ل
َ
اهُ ف  إِيه

ه
 إِلا

َ
دْعُون

َ
له مَنْ ت

َ
بَحْرِ ض

ْ
 67ل

ْ
ن
َ
مْ أ

ُ
ت
ْ
مِن

َ
أ
َ
ف
َ
( أ

( 
ا

مْ وَكِيلا
ُ
ك
َ
جِدُوا ل

َ
 ت

َ
مه لا

ُ
ا ث مْ حَاصِبا

ُ
يْك

َ
وْ يُرْسِلَ عَل

َ
ِ أ
بَر 
ْ
مْ جَانِبَ ال

ُ
 بِك

َ
سِف

ْ
 ( 68يَخ

ا
ارَة

َ
مْ فِيهِ ت

ُ
ك
َ
 يُعِيد

ْ
ن
َ
مْ أ

ُ
ت
ْ
مِن

َ
مْ أ

َ
أ

ا بِهِ 
َ
يْن
َ
مْ عَل

ُ
ك
َ
جِدُوا ل

َ
 ت

َ
مه لا

ُ
مْ ث

ُ
رْت

َ
ف
َ
مْ بِمَا ك

ُ
ك
َ
رِق

ْ
يُغ

َ
يحِ ف ِ

ا مِنَ الر 
ا
اصِف

َ
مْ ق

ُ
يْك

َ
يُرْسِلَ عَل

َ
رَى ف

ْ
خ
ُ
ا ) أ بِيعا

َ
دْ 69ت

َ
ق
َ
( وَل

بَحْ 
ْ
ِ وَال

بَر 
ْ
اهُمْ فِي ال

َ
ن
ْ
ا بَنِي آدَمَ وَحَمَل

َ
مْن ره

َ
ا ك

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
نْ خ ثِيرٍ مِمه

َ
ى ك

َ
اهُمْ عَل

َ
ن
ْ
ل ضه

َ
بَاتِ وَف ِ

ي 
ه
اهُمْ مِنَ الط

َ
ن
ْ
ق رِ وَرَزَ

(
ا

ضِيلا
ْ
ف
َ
  (70ت

 ا مْ رَحِيما
ُ
 بِك

َ
ان

َ
هُ ك

ه
ضْلِهِ إِن

َ
وا مِنْ ف

ُ
غ
َ
بْت
َ
بَحْرِ لِت

ْ
كَ فِي ال

ْ
ل
ُ
ف
ْ
مُ ال

ُ
ك
َ
ذِي يُزْجِي ل

ه
مُ ال

ُ
ك ربكم الرحيم بكم هو  رَبُّ

كم في البحر وتنقل متاعكم وبضاعتكم 
 
ر لكم أسباب العيش، إذ يسوق لكم السفن التي تقِل الذي ييس 

ا فتتيسر لكم بذلك التجارة وطلب الرزق، وهذا مِن فضله بكم ورحمته عليكم. ويزجي: يسوق 
َ
وَإِذ

 
ه

 إِلا
َ
دْعُون

َ
له مَنْ ت بَحْرِ ضَ

ْ
رُّ فِي ال مُ الضُّ

ُ
ك اهُ مَسه ومِن الدلائل الموصلة إلى استحقاقه الألوهية سبحانه   إِيه

ه إذا علا الموج في البحر فأصابتكم الشدة وأيقنتم الغرق؛ انقطعت عنكم جميع الأسباب وذهلتم عن 
 
أن

 الله سبحانه تستغيثونه لكشف الضر عنكم 
 

ِ من تعبدون وتدعون من دون الله، ولم يبق لكم إلا
ا كل  مه

َ
ل
َ
ف

ا ورا
ُ
ف
َ
 ك

ُ
سَان

ْ
ن ِ
ْ

 الإ
َ
ان

َ
مْ وَك

ُ
عْرَضْت

َ
ِ أ
بَر 
ْ
ى ال

َ
مْ إِل

ُ
اك جه

َ
ا نجاكم مِن الغرق ووطئت أقدامكم البر  تركتم عبادته  ن فلمه

والإخلاص له إلى غيره، وكان مِن طبع الإنسان كفران نعم الله عليه، والكفور صيغة مبالغة: أي كثير 

 الكفر. 
َ
سِف

ْ
 يَخ

ْ
ن
َ
مْ أ

ُ
ت
ْ
مِن

َ
أ
َ
ف
َ
ِ أ بَر 

ْ
مْ جَانِبَ ال

ُ
ر  بِك أفأمنتم أيها الناس مكر الله؟ هل اطمأنت نفوسكم إلى الب 

فلم تخافوا أن يقلبه الله عليكم وأنتم فيه، والاستفهام إنكاري توبيخي، والخسف تزلزل الأرض وانهيارها، 

وْ يُرْسِ وفي هذا إشارة إلى سرعة إعراض الإنسان وكفرانه بمجرد زوال الضر عنه. 
َ
مه أ

ُ
ا ث مْ حَاصِبا

ُ
يْك

َ
لَ عَل

 
ا

مْ وَكِيلا
ُ
ك
َ
جِدُوا ل

َ
 ت

َ
الحاصب: الريح التي ترمي بالحصباء وهي الحص ى الصغيرة، أي هل أمنتم أن  لا

مْ يمطركم بحجارة من السماء فتهلككم، ثم لا تجدوا مَن تكلون إليه أمركم فينقذكم من عذاب الله 
َ
أ

 
َ
مْ فِيهِ ت

ُ
 يُعِيدَك

ْ
ن
َ
مْ أ

ُ
ت
ْ
مِن

َ
مْ أ

ُ
رْت

َ
ف
َ
مْ بِمَا ك

ُ
ك
َ
رِق

ْ
يُغ

َ
يحِ ف ِ

ا مِنَ الر 
ا
اصِف

َ
مْ ق

ُ
يْك

َ
يُرْسِلَ عَل

َ
رَى ف

ْ
خ
ُ
 أ
ا
أم هل أمنتم يا  ارَة

ة أخرى، ثم يرسل عليكم ريحا شديدة تقصف  مَن أنجاكم إلى البر فأعرضتم أن يعيدكم إلى البحر مر 



 

 

28 

 سفنكم فتحطمها، فيغرقكم بسبب كفركم به وإعراضكم عنه، 
َ

مه لا
ُ
اث بِيعا

َ
ا بِهِ ت

َ
يْن
َ
مْ عَل

ُ
ك
َ
جِدُوا ل

َ
ثم  لا   ت

أر لكم مِن بعدكم.
 
 تجدوا أحدا يطالبنا بالث

 َا بَنِي آدَم
َ
مْن ره

َ
دْ ك

َ
ق
َ
الإنسان، فأنعم عليه بنعمة العقل، وهداه السبيل، وخلقه  ولقد شرهف الله  وَل

بَحْرِ وَحَمَ في أحسن تقويم، وسخر  له ما في السماوات وما في الأرض 
ْ
ِ وَال بَر 

ْ
اهُمْ فِي ال

َ
ن
ْ
ر له ما يحمله  ل

 
وسخ

في البر ِ مِن دوابه كالأنعام والخيل والبغال والحمير، ثم بتسخير ما ألهم إليه الإنسان مِن سيارات وقطارات 

ر له مراكب البحر وسفنه 
 
بَاتِ وطائرات، وسخ ِ

ي 
ه
اهُمْ مِنَ الط

َ
ن
ْ
ق اعم ورزقهم الله مِن لذيذ المط وَرَزَ

يب والملابِس  ِ
 
 والمشارب، وحَسَن الط

ا
ضِيلا

ْ
ف
َ
ا ت

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
نْ خ ثِيرٍ مِمه

َ
ى ك

َ
اهُمْ عَل

َ
ن
ْ
ل ضه

َ
لهم على غيرهم مِن  وَف وفض 

سخير والغلبة والعقل والتمييز والأجر والجزاء. 
 
 المخلوقات بالت

 مجازاة كل إنسان على عمله، وكيد الكافرين للرسول صلى الله عليه وسلم .15

 َمُ يَوْم
َ
ل
ْ
 يُظ

َ
ابَهُمْ وَلا

َ
 كِت

َ
رَءُون

ْ
ئِكَ يَق

َ
ول
ُ
أ
َ
ابَهُ بِيَمِينِهِ ف

َ
وتِيَ كِت

ُ
مَنْ أ

َ
اسٍ بِإِمَامِهِمْ ف

َ
ن
ُ
له أ

ُ
دْعُو ك

َ
 ) ن

ا
تِيلا

َ
 ف

َ
( 71ون

( 
ا

لُّ سَبِيلا ضَ
َ
عْمَى وَأ

َ
خِرَةِ أ

ْ
هُوَ فِي الآ

َ
عْمَى ف

َ
 فِي هَذِهِ أ

َ
ان

َ
 72وَمَنْ ك

َ
ون

ُ
تِن

ْ
يَف

َ
ادُوا ل

َ
 ك

ْ
يْكَ ( وَإِن

َ
ا إِل

َ
وْحَيْن

َ
ذِي أ

ه
كَ عَنِ ال

( 
ا

لِيلا
َ
وكَ خ

ُ
ذ
َ
خ
ه
ت
َ

ا لا
ا
يْرَهُ وَإِذ

َ
ا غ

َ
يْن
َ
رِيَ عَل

َ
ت
ْ
ف
َ
 )73لِت

ا
لِيلا

َ
ا ق يْئا

َ
يْهِمْ ش

َ
نُ إِل

َ
رْك

َ
 ت
َ
دْ كِدْت

َ
ق
َ
اكَ ل

َ
ن
ْ
ت به
َ
 ث
ْ
ن
َ
 أ

َ
وْلا

َ
ا 74( وَل

ا
( إِذ

 
َ

مه لا
ُ
مَاتِ ث

َ ْ
 الم

َ
حَيَاةِ وَضِعْف

ْ
 ال

َ
اكَ ضِعْف

َ
ن
ْ
ق
َ
ذ
َ َ
ا )لأ صِيرا

َ
ا ن

َ
يْن
َ
كَ عَل

َ
جِدُ ل

َ
رْضِ 75 ت

َ ْ
كَ مِنَ الأ

َ
ون فِزُّ

َ
يَسْت

َ
ادُوا ل

َ
 ك

ْ
( وَإِن

( 
ا

لِيلا
َ
 ق

ه
كَ إِلا

َ
ف

َ
 خِلا

َ
ون

ُ
بَث
ْ
 يَل

َ
ا لا

ا
رِجُوكَ مِنْهَا وَإِذ

ْ
ا 76لِيُخ

َ
تِن
ه
جِدُ لِسُن

َ
 ت

َ
ا وَلا

َ
كَ مِنْ رُسُلِن

َ
بْل
َ
ا ق

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
دْ أ

َ
 مَنْ ق

َ
ة
ه
( سُن

( 
ا

حْوِيلا
َ
 (77ت

 ْاسٍ بِإِمَامِهِم
َ
ن
ُ
له أ

ُ
دْعُو ك

َ
واذكر يا رسول الله يوم القيامة الذي ندعو فيه كله إنسان بمن ائتم   يَوْمَ ن

بَع، فيقال يا أتباع فلان، أو يا أتباع دين كذا أو كتاب كذا، وقيل: 
ه
م مُت به في الدنيا مِن نبي أو دين أو مُقده

له بإمامهم أي: بكتاب أعمالهم التي عملوها في الدنيا، ومِن ذلك قول الله تعالى: 
ُ
اهُ فِي وَك

َ
حْصَيْن

َ
يْءٍ أ

َ
 ش 

ح هذا قول الله تعالى بعد ذلك: 12]يس:  إِمَامٍ مُبِينٍ   [، ومما يرج 
َ
رَءُون

ْ
ئِكَ يَق

َ
ول
ُ
أ
َ
ابَهُ بِيَمِينِهِ ف

َ
وتِيَ كِت

ُ
مَنْ أ

َ
ف

ابَهُمْ 
َ
عطي كتابه بيمينه فأولئك يقرؤونه بفرح واستبشار لما وجدوه فيه مِن قبول الأعمال  كِت

ُ
فمن أ

ئات وتكف  ير السي 
ا

تِيلا
َ
 ف

َ
مُون

َ
ل
ْ
 يُظ

َ
ولا ينقص لهم من ثواب أعمالهم شيئا يسيرا ولو كان فتيلا، والفتيل  وَلا

 الخيط الرقيق في شق  النواة 
ا

لُّ سَبِيلا ضَ
َ
عْمَى وَأ

َ
خِرَةِ أ

ْ
هُوَ فِي الآ

َ
عْمَى ف

َ
 فِي هَذِهِ أ

َ
ان

َ
ومن كان في هذه  وَمَنْ ك

ا عن الحق متعام  الحياة صادًّ
 
ه في الآخرة أشد  عمى، لأن

 
ناته وآياته؛ فإن

يا عن النور الذي أنزل الله وعن بي 

جاة ولا اهتداء فيه إلى الخلاص، وفي الآية 
 
ا عمى الآخرة فلا سبيل معه إلى الن عمى الدنيا يمكن تداركه، أم 

بالإعراض عن الحق ولو  جناس تام بين أعمى الأولى وأعمى الثانية، والأولى مجاز؛ لأن المراد عمى البصيرة

كانت عيونهم مبصرة، أما عمى الآخرة فهو مجاز أيضا: أي لا يرى طريق النجاة ولا يسلكه حتى يقع في 



 

 

29 

 عقوبة له؛ لهذه الآية، ولقوله تعالى: 
ا
ونحشره يوم جهنم، ولا يبعد أن يكون عميه في الآخرة حقيقيا

كَ عَ  القيامة أعمى
َ
ون

ُ
تِن

ْ
يَف

َ
ادُوا ل

َ
 ك

ْ
يْرَهُ وَإِن

َ
ا غ

َ
يْن
َ
رِيَ عَل

َ
ت
ْ
ف
َ
يْكَ لِت

َ
ا إِل

َ
وْحَيْن

َ
ذِي أ

ه
ة في  نِ ال

 
ار مك

 
وإن قارب كف

ل فيه  ا أوحينا إليك لتختلق علينا غير ما أوحينا إليك وتبد  ا ظنهم أن يخدعوك ويصرفوك عم 
ا
وَإِذ

 
ا

لِيلا
َ
وكَ خ

ُ
ذ
َ
خ
ه
ت
َ

ا له لا خذوك صديقا وليًّ
 
بعت مرادهم لات

 
 م ولو فعلت ذلك وات

َ
دْ كِدْت

َ
ق
َ
اكَ ل

َ
ن
ْ
ت به
َ
 ث
ْ
ن
َ
 أ

َ
وْلا

َ
وَل

 
ا

لِيلا
َ
ا ق

ا
يْئ

َ
يْهِمْ ش

َ
نُ إِل

َ
رْك

َ
ولولا تثبيتنا لك وعصمتنا إياك لقاربت أن تستجيب لهم ولو شيئا يسيرا لكثرة  ت

إلحاحهم واحتيالهم، ولكن العناية الربانية منعت ذلك، و "لولا" حرف امتناع لوجود، فامتناع الركون 

افقة كان لتثب عمِل في المو
ُ
 يت الله لك، والركون الميل بالجانب مِن الجسم، واست

َ
اكَ ضِعْف

َ
ن
ْ
ق
َ
ذ
َ َ
ا لأ

ا
إِذ

ا صِيرا
َ
ا ن

َ
يْن
َ
كَ عَل

َ
جِدُ ل

َ
 ت

َ
مه لا

ُ
مَاتِ ث

َ ْ
 الم

َ
حَيَاةِ وَضِعْف

ْ
افتراضا–ولو فعلت ذلك  ال لضاعفنا لك  -جدلا و

 مكانتك وقدرك عن
 
د ربك لا يستقيم معه أن تخالف أمره، ولا تجد أحدا العذاب في الدنيا وفي الآخرة لأن

كَ ينصرك ويرد عنك عقوبة ربك 
َ
ف

َ
 خِلا

َ
ون

ُ
بَث
ْ
 يَل

َ
ا لا

ا
رِجُوكَ مِنْهَا وَإِذ

ْ
رْضِ لِيُخ

َ ْ
كَ مِنَ الأ

َ
ون فِزُّ

َ
يَسْت

َ
ادُوا ل

َ
 ك

ْ
وَإِن

 
ا

لِيلا
َ
 ق

ه
لو فعلوا ذلك لا يبقون كما قارب الكفار بإزعاجهم وعداوتهم لك أن يخرجوك من أرض مكة، و  إِلا

بي 
 
 الله سيهلكهم بعذاب مِن عنده، قال قتادة: "وقد همه أهلُ مكة بإخراج الن

 
 زمنا يسيرا فإن

 
بعدك فيها إلا

ى أمره"
 
هم عن إخراجِه حت

ه
وا، ولكن الله كف

ُ
ن
ه
وط

َ
  9صلى الله عليه وسلم من مكة، ولو فعلوا ذلك لما ت

َ
ة
ه
سُن

 
َ
ا ق

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
دْ أ

َ
 مَنْ ق

ا
حْوِيلا

َ
ا ت

َ
تِن
ه
جِدُ لِسُن

َ
 ت

َ
ا وَلا

َ
كَ مِنْ رُسُلِن

َ
وهذه سنة الله في الأقوام التي أخرجت الر سل مِن  بْل

ل. ته لا تتبدل ولا تتحو 
 
 بين ظهرانيها، إذ لا يلبث أن يأتيها العذاب، وإرادة الله وسن

 وصايا للرسول صلى الله عليه وسلم وإنزال القرآن رحمة وشفاء للمؤمنين .16

( ا هُودا
ْ
 مَش

َ
ان

َ
جْرِ ك

َ
ف
ْ
 ال

َ
رْآن

ُ
جْرِ إِنه ق

َ
ف
ْ
 ال

َ
رْآن

ُ
يْلِ وَق

ه
سَقِ الل

َ
ى غ

َ
مْسِ إِل

ه
وكِ الش

ُ
 لِدُل

َ
ة

َ
لا قِمِ الصه

َ
( وَمِنَ 78أ

ا ) ا مَحْمُودا اما
َ
كَ مَق كَ رَبُّ

َ
 يَبْعَث

ْ
ن
َ
ى أ كَ عَس َ

َ
 ل
ا
ة
َ
افِل

َ
دْ بِهِ ن هَجه

َ
ت
َ
يْلِ ف

ه
نِي79الل

ْ
دْخِل

َ
ِ أ

لْ رَب 
ُ
لَ صِدْقٍ  ( وَق

َ
مُدْخ

ا ) صِيرا
َ
ا ن

ا
ان
َ
ط
ْ
كَ سُل

ْ
دُن

َ
رَجَ صِدْقٍ وَاجْعَلْ لِي مِنْ ل

ْ
رِجْنِي مُخ

ْ
خ
َ
بَاطِلَ 80وَأ

ْ
بَاطِلُ إِنه ال

ْ
هَقَ ال

َ
حَقُّ وَز

ْ
لْ جَاءَ ال

ُ
( وَق

ا )
ا
هُوق َ

 ز
َ
ان

َ
 81ك

َ
 وَلا

َ
مِنِين

ْ
مُؤ

ْ
 لِل

ٌ
اءٌ وَرَحْمَة

َ
رْآنِ مَا هُوَ شِف

ُ
ق
ْ
ِلُ مِنَ ال

 
ز
َ
ن
ُ
ا ) ( وَن سَارا

َ
 خ

ه
 إِلا

َ
ين الِمِ

ه
 (82يَزِيدُ الظ

 ِيْل
ه
سَقِ الل

َ
ى غ

َ
مْسِ إِل

ه
وكِ الش

ُ
 لِدُل

َ
ة

َ
لا قِمِ الصه

َ
ِ الصلاة التي افترضها الله عليك أداءا  أ

أيها الرسول أد 

بي 
 
ِ هذه الصلاة مِن  تامه الأركان مستوفي الشروط، فهي التي تصل العبد بخالقه، والأمر للن

ولأمته، أد 

مَيَلان الشمس وزوالها عن كبد السماء إلى إقبال الليل واجتماع ظلمته وسواده، ويدخل في هذا الوقت 

اأربع صلوات مفروضة وهي: الظهر والعصر والمغرب والعشاء  هُودا
ْ
 مَش

َ
ان

َ
جْرِ ك

َ
ف
ْ
 ال

َ
رْآن

ُ
جْرِ إِنه ق

َ
ف
ْ
 ال

َ
رْآن

ُ
 وَق

ِ صلاة الفجر وأ
 صلاة الفجر تشهدها ملائكة الليل وملائكة النهار، فعن أبي وأد 

 
طل قراءة القرآن فيها، إن

                                                           
 .(15/19تفسير الطبري، ) 9



 

 

30 

قال: )يتعاقب عليكم ملائكة بالليل وملائكة بالنهار فيجتمعون في صلاة الفجر،  هريرة أن رسول الله 

ون: تركناهم فتعرج الملائكة الذين باتوا فيكم فيسألهم ربهم وهو أعلم بهم: كيف تركتم عبادي؟ فيقول

ا  10وهم يصلون، وأتيناهم وهم يصلون( اما
َ
كَ مَق كَ رَبُّ

َ
 يَبْعَث

ْ
ن
َ
ى أ كَ عَس َ

َ
 ل
ا
ة
َ
افِل

َ
دْ بِهِ ن هَجه

َ
ت
َ
يْلِ ف

ه
وَمِنَ الل

ا م في سكون الليل واعمد إلى القرآن  مَحْمُودا
ُ
الهجود: النوم بالليل، والتهجد: ترك هذا النوم، أي وَق

ِ لله به زيادة لك على
الصلوات المفروضة عس ى أن يجعلك الله في موضع يحمدك ويغبطك عليه  وصل 

ق 
 
 له على خلقه، وعس ى من الله الكريم إِطماع محق

ٌ
الأولون والآخرون، وفي هذا رفعٌ لقدره وتشريف

  الوقوع متى توفرت أسبابه وقد أتى 
 
ه، والمفسرون على أن

َ
بهذه الأسباب فالله تعالى منجزه ما وعد

ه محمدا المقام الم لبدء الحساب يوم القيامة، فقد  حمود مقام الشفاعة العظمى التي أكرم الله بها نبي 

لَ . 11(هو المقام الذي أشفع لأمتي فيهأنه قال فيه: ) روى أبو هريرة عن النبي 
َ
نِي مُدْخ

ْ
دْخِل

َ
ِ أ
لْ رَب 

ُ
وَق

رَجَ صِدْقٍ 
ْ
رِجْنِي مُخ

ْ
خ
َ
ِ أدخلني صِدْقٍ وَأ

في قبري إدخالا حسنا وأنت راض عني،  وقل يا محمد: رب 

وأخرجني منه إخراجا حسنا وأنا آمن من فزع يوم القيامة، وإلى هذا ذهب ابن عباس، وقيل نزلت الآية 

بمناسبة أمر الله تعالى لنبيه بالهجرة إلى المدينة فيكون المراد: دخول المدينة لإقامة دولة الإسلام بها، 

ركون على قتله، ولعل الأنسب أن يكون هذا شاملا لكل مدخل يلتمس والخروج من مكة حين تآمر المش

من ربه أن يجعل عاقبته سلامة ورشدا، والمؤمنون  مِن الله خيرا، وكل مخرج يرجو فيه  فيه النبي 

ا تبعٌ له في ذلك  صِيرا
َ
ا ن

ا
ان
َ
ط
ْ
كَ سُل

ْ
دُن

َ
ة دامغة أذود بها عن وَاجْعَلْ لِي مِنْ ل  وهب لي من لدنك حج 

ة تنصرني بها على أعدائك، وملكا تعز  به دينك، فالسلطان لفظ مشترك يراد به الحجة  الإسلام، وقو 

اوالقوة والملك 
ا
هُوق َ

 ز
َ
ان

َ
بَاطِلَ ك

ْ
بَاطِلُ إِنه ال

ْ
هَقَ ال

َ
حَقُّ وَز

ْ
لْ جَاءَ ال

ُ
وقل جاء الحق وهو الإسلام وأزال  وَق

ه سيزول ويضمحل ولا يثبت  بنوره ظلام الباطل وضلال الجاهلية، إن الباطل
 
 أن

 
وإن كانت له صولة إلا

دخل مكة وحول البيت ستون وثلاث مئة نصب، فجعل  أمام نور الحق إذا ما سطع، وقد روي أن النبي 

رْآنِ مَا 12 .جاء الحق وزهق الباطل، إن الباطل كان زهوقايطعنها بعود في يده، ويقول:
ُ
ق
ْ
ِلُ مِنَ ال

 
ز
َ
ن
ُ
وَن

اءٌ 
َ
  هُوَ شِف

َ
مِنِين

ْ
مُؤ

ْ
 لِل

ٌ
"مِن" لبيان الجنس، أي وأنزلنا هذا القرآن شفاءا لما في الصدور مِن أدواء  وَرَحْمَة

الجاهلية والضلال والجهل والشك، ومُذهبا لأمراض النفوس مِن عجب وكبر ورياء وحسد، فهو بذلك 

ق الوقوع، لا مجرد دواء قد ينفع وقد يضر، كما أنزل الله هذا ال
 
قرآن رحمة للمؤمنين لما فيه شفاء محق

ما خص  الله بهما عبادَه المؤمنين 
 
مِن الحكمة والهداية إلى خيري الدنيا والآخرة، وشفاءُ القرآن ورحمته إن

                                                           
 .275رواه الربيع من طريق ابن عباس، باب: في فضل الصلاة وخشوعها، رقم:  10
 (.15/428، )9685ريرة، ر: رواه أحمد من طريق أبي هريرة، ك: المكثرين من الصحابة، ب: مسند أبي ه 11
 (.3/136)2478رواه البخاري من طريق ابن مسعود، ك: المظالم والغصب، ب: هل تكسر الدنان التي فيها الخمر، ر: 12

 



 

 

31 

ابه  سَارا
َ
 خ

ه
 إِلا

َ
ين الِمِ

ه
 يَزِيدُ الظ

َ
ولا يزيد هذا القرآن الذين ظلموا أنفسهم فكفروا به إلا بُعدا عن نور  وَلا

 الا في ظلمات الضلال.   هداياته وإيغ

 الإنسان عند النعمة وعند الضر، وسؤال عن الروح .17

( ا وسا
ُ
 يَئ

َ
ان

َ
رُّ ك

ه
هُ الش ا مَسه

َ
ى بِجَانِبِهِ وَإِذ

َ
أ
َ
عْرَضَ وَن

َ
سَانِ أ

ْ
ن ِ
ْ

ى الإ
َ
ا عَل

َ
عَمْن

ْ
ن
َ
ا أ

َ
ى 83وَإِذ

َ
لٌّ يَعْمَلُ عَل

ُ
لْ ك

ُ
( ق

 
َ
مُ بِمَنْ هُوَ أ

َ
عْل

َ
مْ أ

ُ
ك رَبُّ

َ
تِهِ ف

َ
اكِل

َ
 )ش

ا
ى سَبِيلا

َ
مْ 84هْد

ُ
وتِيت

ُ
ي وَمَا أ ِ

مْرِ رَب 
َ
وحُ مِنْ أ لِ الرُّ

ُ
وحِ ق كَ عَنِ الرُّ

َ
ون

ُ
ل
َ
( وَيَسْأ

( 
ا

لِيلا
َ
 ق

ه
مِ إِلا

ْ
عِل

ْ
 (85مِنَ ال

 ِى بِجَانِبِه
َ
أ
َ
عْرَضَ وَن

َ
سَانِ أ

ْ
ن ِ
ْ

ى الإ
َ
ا عَل

َ
عَمْن

ْ
ن
َ
ا أ

َ
ضل اُلله بِنِعَمِهِ المادية والمعنوية على عبده  وَإِذ

َ
ف
َ
وإذا ت

 
ُ
يُ: البُعْدُ، والجانِبُ: الجِهَة

ْ
أ
 
ى واستنكف عن عبادة ربه، ونأى بجانبه، والن

ه
الجاحد الغافِلِ عن ذكر ربه، وَل

ى"
َ
أ
َ
ا، والفعل "ن را

َ
ا وبَط را بُّ

َ
ك
َ
تأكيد للإعراض؛ لأن  اليمنى أو اليسرى من الجسد، والمعنى: مُبْعدا جانِبَهُ ت

 بالإنسان من مقام 
ْ
عِمِ، هَوَت

ْ
عمة إذا لم يصاحبها استشعارُ الــمُن ِ

 
وِي وجهَه ويُدِيرُ جنبه، والن

ْ
الــمُعْرِضَ يل

االشكر والعرفان إلى مقام الكفر والطغيان،  وسا
ُ
 يَئ

َ
ان

َ
رُّ ك

ه
هُ الش ا مَسه

َ
 أو  وَإِذ

ٌ
وإذا مسه ضُرٌّ أو مصيبة

قَ الصدر، يتخبط في  ِ
ي   لم يلتجئ إلى خالقه ليعلن توبته، ويثوب إلى رشده، بل يبقى حائرا كئيبا ضَ

ٌ
إساءة

ا" صيغة مبالغة؛ دالة على قوة اليأس والتذمر،  وسا
ُ
 عشواء، وَ"يَؤ

َ
بْط

َ
تِهِ أمره خ

َ
اكِل

َ
ى ش

َ
لٌّ يَعْمَلُ عَل

ُ
لْ ك

ُ
 ق

 عِوَضٌ عن كل أحدٍ الشاكلة: الطري " لٌّ
ُ
يْهَا، والتنوين في "ك

َ
 عَل

َ
أ
َ
ش

َ
 التي اعتادَهَا صاحبُهَا ون

ُ
 والسيرة

ُ
قة

هُ العمومات السالفة كقوله: 
ْ
عْمَىشملت

َ
خِرَةِ أ

ْ
هُوَ فِي الآ

َ
عْمَى ف

َ
 فِي هَذِهِ أ

َ
ان

َ
[ وقوله: 72]الإسراء: وَمَنْ ك

 ٌاء
َ
رْآنِ مَا هُوَ شِف

ُ
ق
ْ
ِلُ مِنَ ال

 
ز
َ
ن
ُ
اوَن سَارا

َ
 خ

ه
 إِلا

َ
ين الِمِ

ه
 يَزِيدُ الظ

َ
 وَلا

َ
مِنِين

ْ
مُؤ

ْ
 لِل

ٌ
ا [ وقوله: 82]الإسراء: وَرَحْمَة

َ
وَإِذ

سَانِ 
ْ
ن ِ
ْ

ى الإ
َ
ا عَل

َ
عَمْن

ْ
ن
َ
[، أي: قل لهم يا محمد بعد بيانك لهم طريق الهداية والضلال، 83]الإسراء:  أ

لٌّ يعمل وسبيل الرحمة بالقرآن وسبيل الخسارة بالقرآن، وحال الإن
ُ
سان الغافل بعد الإنعام عليه، ك

 على طريقته التي اعتاد عليها وألفها، طريق الخير أو طريق الشر، 
ا

ى سَبِيلا هْدَ
َ
مُ بِمَنْ هُوَ أ

َ
عْل

َ
مْ أ

ُ
ك رَبُّ

َ
 ف

 هذه 
ُ
ى في الاهتداء والاستقامة، والآية هُ أرشدُ وأجدَ

ُ
ت
َ
فإلهكم الذي رباكم وأحسن إليكم أعلم بمن طريق

كَ ا إلى ابتغاء أفضل السبل وأحسن الاختيارات للوصول إلى مقام الهداية والتقوى، ترشدن
َ
ون

ُ
ل
َ
وَيَسْأ

ي ِ
مْرِ رَب 

َ
وحُ مِنْ أ لِ الرُّ

ُ
وحِ ق ِ المنتشر في سائر الجسد الإنساني الذي  عَنِ الرُّ

فِي 
َ
قُ على الموجود الخ

َ
ل
ْ
وحُ: يُط الرُّ

ساس، والمسؤول هنا هو ماهية الروح وحقيقتها لدى الإنسان، دلت عليه آثاره من الإدراك والتفكير والإح

ا؛ لأن الثابت في الأخبار أن اليهود سألوا عن حقيقتها  كِ جبريل المسمى رُوحا
َ
لا السؤال عن حقيقة الــمَل

المخفية، والجوابُ عن السؤال لم يكن بيانا لماهيتها، بل كان تصريفا للسائلين عن استعلامهم إلى جعلِهَا 

ي" بمعنى: شأنه، أي أمر من أمور الله،   -ي الروحأ- ِ
مْرِ رَب 

َ
صه به الله، فيكون "أ

َ
ت
ْ
وَمَا من العلم الذي اخ



 

 

32 

 
ا

لِيلا
َ
 ق

ه
مِ إِلا

ْ
عِل

ْ
مْ مِنَ ال

ُ
وتِيت

ُ
أو تذييلا جاء تعليقا  والجملة يجوز أن تكون من القول الذي أمر به الرسول  أ

ر أمركم، على السؤال، والمعنى: ما حصلتموه من ا ِ
ب 
َ
م ومُد

ُ
مِ إلهِك

ْ
لمعارف والعلوم لهو نزرٌ يسيرٌ أمام وُسْعِ عِل

لِعْ 
ْ
والدليل الواضح على محدودية علمكم جهلكم بحقيقة الروح المنتشرة في أجسادكم، فالله تعالى لم يُط

 محدودا.عبادَهُ على علمِه الواسع إلا بما شاء، وقد شاء أن يكون علمه مطلقا، وعلم الإنسان مقيدا 

 رحمة الله بإنزال القرآن، وعجز الإنس والجن عن الإتيان بمثله

( 
ا

ا وَكِيلا
َ
يْن
َ
كَ بِهِ عَل

َ
جِدُ ل

َ
 ت

َ
مه لا

ُ
يْكَ ث

َ
ا إِل

َ
وْحَيْن

َ
ذِي أ

ه
هَبَنه بِال

ْ
ذ
َ
ن
َ
ا ل

َ
ن
ْ
 شِئ

ْ
ئِن

َ
هُ 86وَل

َ
ضْل

َ
كَ إِنه ف ِ

 مِنْ رَب 
ا
 رَحْمَة

ه
( إِلا

ا ) بِيرا
َ
يْكَ ك

َ
 عَل

َ
ان

َ
وْ ( 87ك

َ
لِهِ وَل

ْ
 بِمِث

َ
ون

ُ
ت
ْ
 يَأ

َ
رْآنِ لا

ُ
ق
ْ
ا ال

َ
لِ هَذ

ْ
وا بِمِث

ُ
ت
ْ
 يَأ

ْ
ن
َ
ى أ

َ
جِنُّ عَل

ْ
سُ وَال

ْ
ن ِ
ْ

مَعَتِ الإ
َ
ئِنِ اجْت

َ
لْ ل

ُ
ق

ا ) هِيرا
َ
 بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظ

َ
ان

َ
اسِ 88ك

ه
رُ الن

َ
ث
ْ
ك
َ
بَى أ

َ
أ
َ
لٍ ف

َ
ِ مَث

ل 
ُ
رْآنِ مِنْ ك

ُ
ق
ْ
ا ال

َ
اسِ فِي هَذ

ه
ا لِلن

َ
ن
ْ
ف دْ صَره

َ
ق
َ
ا ( وَل ورا

ُ
ف
ُ
 ك

ه
 إِلا

(89) 

بعدما كان الكلام حول نعمة القرآن الكريم وأثرها العظيم على النفوس المؤمنة، ووبالها على النفوس 

رْآنِ ...الظالمة، في قوله تعالى: 
ُ
ق
ْ
ِلُ مِنَ ال

 
ز
َ
ن
ُ
[، وَفِي محدودية علم الإنسان مقابل علم الله 82]الإسراء:  وَن

رَ المؤمنين بِ 
ه
ك
َ
ضْلِ تعالى، ذ

َ
دْرٍ من أثر علمه، وهو القرآن الكريم الذي بين أيديهم، دفعا لهم لاستشعار ف

َ
ق

رِ نعمته، فكما أنه تعالى منحهم نعمة القرآن ووعدهم بحفظها، فهو قادر على سلبها متى 
ْ
ك

ُ
يْهِم وَش

َ
زِلِهِ عَل

ْ
مُن

ي بهم ذلك إلى غرور النفس، والانخداع بقدراتهم ومواهب ض ِ
ْ
 هم في الحفظ.شاء، لئلا يُف

 َيْك
َ
ا إِل

َ
وْحَيْن

َ
ذِي أ

ه
هَبَنه بِال

ْ
ذ
َ
ن
َ
ا ل

َ
ن
ْ
 شِئ

ْ
ئِن

َ
، لئن شئنا يا محمد أن الخطاب موجه إلى النبي محمد وَل

نذهب بالقرآن الموحى إليك، فترفع نعمته عنك وعن المؤمنين، وتفقدون النور الذي تستضيئون به في 

رَ بالذهاب به ِ
نا، وَعُب 

 
عَل

َ
ف
َ
 ، وهو أبلغ من الإذهاب، الظلمات ل

ا
ا وَكِيلا

َ
يْن
َ
كَ بِهِ عَل

َ
جِدُ ل

َ
 ت

َ
مه لا

ُ
" للترتيب،  ث مه

ُ
"ث

ا" بمعنى 
َ
يْن
َ
لأن نفي الطمع في رد المسلوب أشد على النفس من سلبه، و"بِهِ" تفيد التعهد والمطالبة، "عَل

تطالبه فيتعهد إليك برد القرآن، الغلبة والاستيلاء، والمعنى: بعد رفع الوحي المنزل عليك، لا تجد وكيلا 

مه يتمكن علينا، 
ُ
كَ ث ِ

 مِنْ رَب 
ا
 رَحْمَة

ه
 من ربك يا  إِلا

ا
استثناء منقطع، بمعنى: لكن، أو بل، أي: لكن رحمة

ا بإنزاله، تفضلنا بإبقائه وحفظه، 
ه
ن
َ
 محمد أبقيناه بينكم إلى قيام الساعة، فكما أننا مَن

َ
ان

َ
هُ ك

َ
ضْل

َ
إِنه ف

يْكَ 
َ
اعَل بِيرا

َ
ا عليك يا محمد كان كبيرا،  ك

َ
ن
ُ
ضْل

َ
 في موقع التعليل للاستثناء المنقطع، والمعنى: ف

ٌ
جملة

كاصطفائِكَ، وجَعْلِكَ خاتِمَ الأنبياء والمرسلين وغيرها من العطايا، فلا نحرمك فضل القرآن الكريم 

 وإبقائه بين يديك، 
َ
جِنُّ عَل

ْ
سُ وَال

ْ
ن ِ
ْ

مَعَتِ الإ
َ
ئِنِ اجْت

َ
لْ ل

ُ
لِهِ ق

ْ
 بِمِث

َ
ون

ُ
ت
ْ
 يَأ

َ
رْآنِ لا

ُ
ق
ْ
ا ال

َ
لِ هَذ

ْ
وا بِمِث

ُ
ت
ْ
 يَأ

ْ
ن
َ
والآية  ى أ

 تقرير لقوله: 
ا

ا وَكِيلا
َ
يْن
َ
كَ بِهِ عَل

َ
جِدُ ل

َ
 ت

َ
مه لا

ُ
 الكريمُ عنكم فلن يقدر الإنس  والتقدير: ث

ُ
لو رُفِعَ القرآن

يه، والمعنى: قل يا محمد للكافرين والجن مجتمعين على الإتيان بقرآن مثله، وهي أيضا تحد وإعجاز لمنكر 

بمعجزة القرآن: لو اجتمعت كلمة الإنس والجن على ابتكار قرآن يضاهي هذا القرآن الذي أنزله الله عليك 



 

 

33 

في فصاحته وبلاغته ومعانيه وتشريعاته وغيبياته وأدبياته، ما قدروا عليه، واللام في )لئن(: موطئة 

لام القسم ولا -الجواب من اللام، لكراهية التقاء اللامين  للقسم، وجواب القسم: لا يأتون، وجرد

ا، والاجتماع: الاتفاق واتحاد الرأي، -النافية هِيرا
َ
 بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ ظ

َ
ان

َ
وْ ك

َ
ذكر قبلا الاجتماع في الرأي،  وَل

ا بقرآن مثله، وهنا أضاف شرط التعاون، الظهير: المعين، والمعنى: ولو كان الإنس والجن متعاونين، لما أتو 

فكيف بهم إذا حاولوا متفرقين. فبعد أن تحدى الله منكري القرآن، تطاول عليهم بضرب وجه من وجوه 

 بالقرآن الكريم،
َ
دْ  إعجازه، وهو تضمنه الأمثال؛ وفيه نعي عليهم لحرمان أنفسهم من الانتفاع

َ
ق
َ
وَل

 
َ
ِ مَث

ل 
ُ
رْآنِ مِنْ ك

ُ
ق
ْ
ا ال

َ
اسِ فِي هَذ

ه
ا لِلن

َ
ن
ْ
ف التصريف: التنويع وإعادة العرض بأوجه مختلفة، وبما أن  لٍ صَره

القرآن الكريم يخاطب عقولا مختلفة وطبائع متغايرة، كان من خصائصه التصريف ليناسب جميع 

 ِ
ل 
ُ
مستويات العباد، فترى يعرض القضية الواحدة بأساليب مختلفة وفي أماكن متعددة، وقوله: "مِنْ ك

لٍ" من كل معنى، كالم
َ
اثل في غرابته وحسنه، مَث ورا

ُ
ف
ُ
 ك

ه
اسِ إِلا

ه
رُ الن

َ
ث
ْ
ك
َ
بَى أ

َ
أ
َ
ومع ذلك التنويع في العرض  ف

إقامة الأدلة والبراهين الصحيحة، أبى أكثرية الناس إلا أن يمكثوا في دائرة الكفر الاعتقادي والكفر  و

رَهُ العملي، قال تعالى: 
َ
ف
ْ
ك
َ
 مَا أ

ُ
سَان

ْ
ن ِ
ْ

تِلَ الإ
ُ
 [.17]عبس:  ق

 المشركين المعجزات عنادا واستكباراطلب  .18

( ا بُوعا
ْ
رْضِ يَن

َ ْ
ا مِنَ الأ

َ
ن
َ
جُرَ ل

ْ
ف
َ
ى ت كَ حَته

َ
مِنَ ل

ْ
ؤ
ُ
نْ ن

َ
وا ل

ُ
ال
َ
رَ 90وَق ِ

ج 
َ
ف
ُ
ت
َ
بٍ ف

َ
خِيلٍ وَعِن

َ
 مِنْ ن

ٌ
ة
ه
كَ جَن

َ
 ل
َ
ون

ُ
ك
َ
وْ ت

َ
( أ

ا ) جِيرا
ْ
ف
َ
هَا ت

َ
ل

َ
هَارَ خِلا نْ

َ ْ
 91الأ

َ
عَمْت َ

مَا ز
َ
مَاءَ ك  السه

َ
سْقِط

ُ
وْ ت

َ
 ) ( أ

ا
بِيلا

َ
ةِ ق

َ
ئِك

َ
لا
َ ْ
ِ وَالم

تِيَ بِاللَّه
ْ
أ
َ
وْ ت

َ
ا أ

ا
ا كِسَف

َ
يْن
َ
وْ 92عَل

َ
( أ

ا ابا
َ
ا كِت

َ
يْن
َ
ِلَ عَل

 
ز
َ
ن
ُ
ى ت كَ حَته ِ

مِنَ لِرُقِي 
ْ
ؤ
ُ
نْ ن

َ
مَاءِ وَل ى فِي السه

َ
رْق

َ
وْ ت

َ
رُفٍ أ

ْ
ُخ
كَ بَيْتٌ مِنْ ز

َ
 ل
َ
ون

ُ
ي  يَك ِ

 رَب 
َ
لْ سُبْحَان

ُ
هُ ق

ُ
رَؤ

ْ
ق
َ
ن

 
ه

 إِلا
ُ
ت

ْ
ن
ُ
 ) هَلْ ك

ا
ا رَسُولا را

َ
  (93بَش

أنزل الله تعالى آيته القرآنية المعجزة على رسوله دليلا واضحا على نبوته وبعثته، وتحدى قومه 

بالإتيان بمثله أو بعضه، فأعجزهم عن ذلك كله، إلا أنهم لم يستسلموا طواعية للحق الإلهي ما دامت 

ستمروا في عنادهم فتطاولوا على النبي  بمطالبته قرائحهم لم تنجز عملا يضاهي مرتبة القرآن الكريم، وا

بنوع محدد من الآيات المادية المحسوسة، وقالوا لن نؤمن بالقرآن إلا إذا تحقق ما طلبناه منه، وهذا 

 ، والرد الإلهي الحاسم عليها.المقطع يحوي جملة المقترحات التي تلقاها النبي 

 
ْ
ف
َ
ى ت كَ حَته

َ
مِنَ ل

ْ
ؤ
ُ
نْ ن

َ
وا ل

ُ
ال
َ
اوَق بُوعا

ْ
رْضِ يَن

َ ْ
ا مِنَ الأ

َ
ن
َ
التفجير: صيغة مبالغة من الفجر، وهو الشق  جُرَ ل

رَ، بضم التاء  ِ
ج 
َ
ف
ُ
باتساع، والينبوع: اسم للعين الكثيرة النبع التي لا ينضب ماؤها، وقرأ الجمهور: ت

قَ المعاندون المستكبرون استجابتَهم وإيمانهم بالرسول م
ه
زِلَ وتشديد الجيم المكسورة، عَل

ْ
ن
ُ
حمد وما أ

وْ" للتخيير: الشرط الأول: يفجر لهم محمد من الأرض 
َ
عليه، بحصول أحد الشروط التالية؛ لأن "أ



 

 

34 

 ماءٍ، 
َ
بُوع

ْ
االقاحلة يَن جِيرا

ْ
ف
َ
هَا ت

َ
ل

َ
هَارَ خِلا

ْ
ن
َ ْ
رَ الأ ِ

ج 
َ
ف
ُ
ت
َ
بٍ ف

َ
خِيلٍ وَعِن

َ
 مِنْ ن

ٌ
ة
ه
كَ جَن

َ
 ل

َ
ون

ُ
ك
َ
وْ ت

َ
الشرط الثاني:  أ

 
ا
كُ محمدٍ جنة

 
بٍ، يفجر الأنهار بين أشجارها تفجيرا، وشرطوا له امتلاكها، لأنه قد يُعِدُّ تمل

َ
 من نخيل وعِن

الهم جنة ولكنها ملك لغيره، لا نصيب له فيها، 
ا
ا كِسَف

َ
يْن
َ
 عَل

َ
عَمْت َ

مَا ز
َ
مَاءَ ك  السه

َ
سْقِط

ُ
وْ ت

َ
الشرط  أ

" جمعُ  الثالث: وينتقلون به من الآيات التي فيها منفعتهم إلى المطالب
ُ
ة بآية فيها إيذاؤهم، وَ"الكِسَف

" لأنهم عنوا 
َ
عَمْت َ

مَا ز
َ
 من الأجرام السماوية، "ك

ا
لا
َ
ت
ُ
ةٍ، وهي القطعة من الش يء، ومعناها في الآية: ك

َ
كِسْف

مَاءِ بهذا الشرط قوله تعالى:  ا مِنَ السه
ا
يْهِمْ كِسَف

َ
 عَل

ْ
سْقِط

ُ
وْ ن

َ
رْضَ أ

َ ْ
 بِهِمُ الأ

ْ
سِف

ْ
خ
َ
 ن
ْ
أ
َ
ش

َ
 ن

ْ
[، 9]سبأ:  إِن

ا فأنزل علينا قطعا حجرية من السماء، 
 
كَ حَق ِ

 والمعنى: إذا كان عذابُ رب 
ا

بِيلا
َ
ةِ ق

َ
ئِك

َ
لا
َ ْ
ِ وَالم

تِيَ بِاللَّه
ْ
أ
َ
وْ ت

َ
 أ

بِيلُ: المقابِلُ والشهيد، أو بمعنى: الكفيل؛ 
َ
عَايِنَهُمْ، والق

ُ
ن
َ
الشرط الرابع: أن يأتينا محمد بالله والملائكة ف

 
َ
ا الإتيان بهما، أي كفيلا ض

ا
رُفٍ امِن

ْ
ُخ
 مِنْ ز

ٌ
كَ بَيْت

َ
 ل
َ
ون

ُ
وْ يَك

َ
الشرط الخامس: أن يملك بيتا من ذهب؛  أ

: الذهب، 
ُ
رُف

ْ
مَاءِ لا حجرة فيه ولا طين، الزُّخ ى فِي السه

َ
رْق

َ
وْ ت

َ
دٌ  أ الشرط السادس: أن يصعد ويرتفع مُحَمه

يَ الارتقاءُ بِــ: "فِي" الظرفي ِ
 إلى أن الرقي تدرج في السماوات كمن يصعد في السلم، في السماء، وَعُد 

ٌ
ة، إشارة

 ُه
ُ
رَؤ

ْ
ق
َ
ا ن ابا

َ
ا كِت

َ
يْن
َ
ِلَ عَل

 
ز
َ
ن
ُ
ى ت كَ حَته ِ

مِنَ لِرُقِي 
ْ
ؤ
ُ
نْ ن

َ
وتفننوا في شرطهم السادس بتعليقه بشرط آخر؛ أي  وَل

أنهم لن يؤمنوا لرقيه حتى ينزل عليهم كتابا من السماء يقرؤونه، يثبت لهم في طياته حقيقة بلوغه 

جِيم عارضوها في شأن القرآن 
ْ
ن
ه
 الت

َ
السماء، أو كتابا آخر غير القرآن ينزل عليهم دفعة واحدة، لأن فكرة

ه من قبل محمد بين الحين والآخر. والحاصل ستة مطالب قدمها المشركون للنبي الكريم لاحتمال إنشائ

، وقالوا لا إيمان إلا بعد إنجاز واحدٍ منها، لكن أجابهم الله جوابا قارعا على لسان رسوله يكشف محمد

 طغيانهم ويبدد عنادهم بقوله: 
ا

ا رَسُولا را
َ
 بَش

ه
 إِلا

ُ
ت

ْ
ن
ُ
ي هَلْ ك ِ

 رَب 
َ
لْ سُبْحَان

ُ
قل لهم يا محمد متعجبا من  ق

ي" والمعنى: الخلق والقدرة المطلقة صفتان لله وحده، لا يمكن أن  ِ
 رَب 

َ
صنيع كفرهم وجحودهم: "سُبْحَان

أنازعه في صفاته وكمالاته، وما أنا إلا بشر مثلكم ضعيف عاجز، بعثني إليكم رسولا أبلغكم ما أمرني به، 

بُ بعده الجوابُ.فلم هذا العناد والتعالي؟ ونوع الاستفه
َ
ل
ْ
 ..." استنكاري، لا يُط

ُ
ت

ْ
ن
ُ
 ام في "هَلْ ك

 دحض المشركين الحق بالشبه والرد عليهم .19

( 
ا

ا رَسُولا را
َ
ُ بَش  اللَّه

َ
بَعَث

َ
وا أ

ُ
ال
َ
 ق

ْ
ن
َ
 أ

ه
هُدَى إِلا

ْ
 جَاءَهُمُ ال

ْ
وا إِذ

ُ
مِن

ْ
 يُؤ

ْ
ن
َ
اسَ أ

ه
عَ الن

َ
 فِي 94وَمَا مَن

َ
ان

َ
وْ ك

َ
لْ ل

ُ
( ق

ئِ 
َ

رْضِ مَلا
َ ْ
 )الأ

ا
ا رَسُولا

ا
ك
َ
مَاءِ مَل يْهِمْ مِنَ السه

َ
ا عَل

َ
ن
ْ
ل زه
َ
ن
َ
 ل

َ
ين ِ

 
مَئِن

ْ
 مُط

َ
ون

ُ
 يَمْش

ٌ
ة
َ
ا بَيْنِي 95ك هِيدا

َ
ِ ش

ى بِاللَّه
َ
ف
َ
لْ ك

ُ
( ق

ا ) ا بَصِيرا بِيرا
َ
 بِعِبَادِهِ خ

َ
ان

َ
هُ ك

ه
مْ إِن

ُ
ك
َ
نْ 96وَبَيْن

َ
ل
َ
دِ وَمَنْ يُضْلِلْ ف

َ
هْت
ُ ْ
هُوَ الم

َ
ُ ف وْلِيَاءَ مِنْ دُونِهِ ( وَمَنْ يَهْدِ اللَّه

َ
هُمْ أ

َ
جِدَ ل

َ
ت

ا
َ
 زِدْن

ْ
بَت

َ
مَا خ

ه
ل
ُ
مُ ك

ه
وَاهُمْ جَهَن

ْ
ا مَأ ا وَصُمًّ ما

ْ
ا وَبُك ى وُجُوهِهِمْ عُمْيا

َ
قِيَامَةِ عَل

ْ
رُهُمْ يَوْمَ ال

ُ
حْش

َ
ا )وَن لِكَ 97هُمْ سَعِيرا

َ
( ذ

 
ه
ن
ُ
ا ك

َ
إِذ

َ
وا أ

ُ
ال
َ
ا وَق

َ
رُوا بِآيَاتِن

َ
ف
َ
هُمْ ك نه

َ
هُمْ بِأ

ُ
ا )جَزَاؤ ا جَدِيدا

ا
ق
ْ
ل
َ
 خ

َ
ون

ُ
بْعُوث

َ َ
ا لم

ه
إِن
َ
ا أ

ا
ات
َ
ا وَرُف اما

َ
َ 98ا عِظ نه اللَّه

َ
مْ يَرَوْا أ

َ
وَل
َ
( أ

 
َ
أ
َ
 رَيْبَ فِيهِ ف

َ
 لا

ا
جَلا

َ
هُمْ أ

َ
هُمْ وَجَعَلَ ل

َ
ل
ْ
قَ مِث

ُ
ل
ْ
 يَخ

ْ
ن
َ
ى أ

َ
ادِرٌ عَل

َ
رْضَ ق

َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ قَ السه

َ
ل
َ
ذِي خ

ه
 ال

ه
 إِلا

َ
ون

ُ
الِم
ه
بَى الظ



 

 

35 

و 
ُ
ف
ُ
ا )ك  99را

َ
 ق

ُ
سَان

ْ
ن ِ
ْ

 الإ
َ
ان

َ
اقِ وَك

َ
ف
ْ
ن ِ
ْ

 الإ
َ
يَة

ْ
ش

َ
مْ خ

ُ
ت
ْ
مْسَك

َ َ
ا لأ

ا
ي إِذ ِ

ائِنَ رَحْمَةِ رَب  زَ
َ
 خ

َ
ون

ُ
مْلِك

َ
مْ ت

ُ
ت
ْ
ن
َ
وْ أ

َ
لْ ل

ُ
ا ( ق ورا

ُ
ت

(100)  

جَزَ لهم إحدى الخوارق التي اختلقوها من عند أنفسهم 
ْ
ن
ُ
هم بشرط أن ت

َ
بعد تعليق المشركين إيمان

صلى الله  ، وتفنيد هذه المطالب بإثبات أن النبي محمداتعجيزا للرسول محمد استكبارا عن الحق، و 

بشر لا رب يملك ويتصرف في ملكه كما يشاء، يبين الله لنا السبب الأساس ي في إنكار نبوة  عليه وسلم

، وهو استبعادهم كون النبي بشرا مثلهم!، وهذه شبهة تمسك بها كل أقوام الرسل السابقين، محمد

الله ادعاءهم واجتث شبهتهم من جذورها، وعرض عليهم قانون الاهتداء والإضلال، ثم تمادوا في  فنقض

 جحودهم فأنكروا مسألة البعث، فأقام لهم الدليل الوافي للبرهان على إمكانها.

 ُ  اللَّه
َ
بَعَث

َ
وا أ

ُ
ال
َ
 ق

ْ
ن
َ
 أ

ه
ى إِلا هُدَ

ْ
 جَاءَهُمُ ال

ْ
وا إِذ

ُ
مِن

ْ
 يُؤ

ْ
ن
َ
اسَ أ

ه
عَ الن

َ
 وَمَا مَن

ا
ا رَسُولا را

َ
عَ جميعَ الناس   بَش

َ
وما مَن

رٍ مثلِهِم، فأزال 
َ
رَابُهُم مجيءَ الوحي الإلهي عن طريقِ بَش

ْ
ِ العُصُورِ من الِإيمَانِ بهدى ربهم، إلا اسْتِغ

على مَر 

 الله عنهم آثار تعجبهم بقوله: 
َ
ين ِ

 
مَئِن

ْ
 مُط

َ
ون

ُ
 يَمْش

ٌ
ة
َ
ئِك

َ
رْضِ مَلا

َ ْ
 فِي الأ

َ
ان

َ
وْ ك

َ
لْ ل

ُ
ا  ق

ا
ك
َ
مَاءِ مَل يْهِمْ مِنَ السه

َ
ا عَل

َ
ن
ْ
ل زه
َ
ن
َ
ل

 
ا

ِسَالة، ليتمكن ذلك  رَسُولا
غِ الر  ِ

 
سُ مُبَل

ْ
 جِن

ُ
ون

ُ
قل لهم يا محمد: على حسب طبيعة الـــمُرْسَل إليهم، يَك

المبلغ من إبلاغ رسالته، ومعاشرة من يخاطبهم في أمور دينهم ودنياهم، فلو كان من على الأرض ملائكة لهم 

شية كمشيتكم، واطمئنان في الأرض أي قدرة على الإقامة فيها، لأنزَلَ الله عليهم ملكا رسولا من جنس م

الملائكة، كما أنزل إليكم بشرا من جنسكم، إذا فلا غرابة في كون محمد رسولا بشرا يأكل الطعام ويمش ي 

 في الأسواق، ثم قل لهم أيضا يا محمد بعد إقامة الحجة الدامغة: 
َ
لْ ك

ُ
مْ ق

ُ
ك
َ
ا بَيْنِي وَبَيْن هِيدا

َ
ِ ش

ى بِاللَّه
َ
 ف

 ما أدعيه كذبا لانتقم مني، وإن كان كفاني الله شاهدا بيني وبينكم، يعلم المحق من المبطل، فلو كان

م، بظهور المنتصر والمهزوم بعد ردح من الزمن، إن 
ُ
مْرِك

َ
مْرِي وأ

َ
 أ
ُ
صدقا نصرني ومكنني، وستنبلج حقيقة

ابقيتم على ضلالكم وتعنتكم،  ا بَصِيرا بِيرا
َ
 بِعِبَادِهِ خ

َ
ان

َ
هُ ك

ه
بِير يعلمُ  إِن

َ
فاخشوا ربكم إنه فوق عباده خ

رْحَالهم، دقائق أمرهم و 
َ
هِم وت ِ

 
وَمَنْ نياتهم، بصيرٌ لا تغيب عنه لحظة من لحظات تفكيرهم ومعاشهم وحِل

دِ 
َ
هْت
ُ ْ
هُوَ الم

َ
ُ ف  للنبي محمد  يَهْدِ اللَّه

ٌ
 يبخع نفسه من شدة تأسفه بالمعاندين المستكبرين، فمن تسلية

 
، بألا

الله فهو مهتدٍ، تشمله الرعاية الإلهية أعمل عقله وطرق أبواب الهداية واستجاب لنداء الإيمان فهداه 

مَ 
َ
وْلِيَاءَ مِنْ دُونِهِ" ك

َ
هُمْ أ

َ
جِدَ ل

َ
نْ ت

َ
ل
َ
دِ" توطئة لذكر مقابله "ف

َ
هُوَ الـــمُهْت

َ
ا من كل جانب، وفائدة الإخبار بـــ: "ف

الُ من عرفني فقد عرفني، ولم يعرفني فأنا فلان 
َ
وْ يُق

َ
هُمْ أ

َ
جِدَ ل

َ
نْ ت

َ
ل
َ
ومَنْ ابتغى  لِيَاءَ مِنْ دُونِهِ وَمَنْ يُضْلِلْ ف

هُ الله ضلالا بعيدا، ولن تجد لهم يا محمد متولين من دون 
ه
ل ضَ

َ
طريق الضلال والكفر وأعرض عن ربه أ

وْلِيَاءَ" بمعنى أنصارا يدفعون عنهم عذاب الإعراض والكفران 
َ
الله يهدونهم من الضلال إلى الرشاد، أو "أ

ى  صورة من عقابهم يوم القيامة فقال: حين وقوعه دنيا وأخرى، وذكر الله
َ
قِيَامَةِ عَل

ْ
رُهُمْ يَوْمَ ال

ُ
حْش

َ
وَن



 

 

36 

ا  وُجُوهِهِمْ  وسيكون جزاء المعرضين المستنكفين عن عبادة ربهم يوم القيامة حشرهم على وجوههم، ولــمه

ى( ليتضمنه، والمش يُ على الوجوه دلالة على
َ
يَ بِــ: )عَل ِ

التشويه والإهانة  استدعى الحشر المش ي، عُد 

اوالتحقير،  ا وَصُمًّ ما
ْ
ا وَبُك الكيفيات التي يحشرون بها: العُمْيُ: عدم إبصار طريق النجاة في الآخرة  عُمْيا

 منهم، 
ا

ودُهم بدلا
ُ
مَ جوارحُهم وجُل

ه
ل
َ
ك
َ
ت
َ
مُ: عدم النطق والإفصاح: لت

ْ
اء، البُك

َ
عَد وأحوالِهِ ومَنْ عليْهِ مِنَ السُّ

مَمُ: عدمُ  مَاع، أي لما كانوا معطلين حواسهم عن الانتفاع ببركات القرآن الكريم في الدنيا،  الصه السه

 بالمثل، فإن قيل: كيف نجمع بين هذه الآية وبين قوله: 
ا
من بعثنا من  عوقبوا بالحرمان منها معاملة

مَا فإذا خرجوا تكلموا وكذلك في السما مرقدنا
ْ
مُ ع فهذا تكلم؟ فيجاب: بأنهم يحشرون بُك

ه
وَاهُمْ جَهَن

ْ
مَأ

ا اهُمْ سَعِيرا
َ
 زِدْن

ْ
بَت

َ
مَا خ

ه
ل
ُ
جُهَا، السعير: لهب النار، أي: وبعد الحشر يكون مثوى  ك هَيُّ

َ
صَ ت

ُ
ق
َ
خبت النار: ن

جَ اُلله عليهم نارها، واشتده  جه
َ
مُودِ، أ

ُ
 حَده الخ

ْ
ت

َ
نَ لهيبُ نار أجسادهم وبلغ

َ
هؤلاء الأشقياء جهنم، وكلما سَك

نه الملاحظ في قوله تعالى: سعيرُ 
َ
ابُ هَا. إلا أ

َ
عَذ

ْ
 عَنْهُمُ ال

ُ
ف

ه
ف
َ
 يُخ

َ
لا
َ
[، يجعلنا نفهم أن عذابَ 86]البقرة:  ف

جهنم لا يضعف ولا يقل، دائما في وتيرة واحدة، فإذا كيف التوفيق بين نقصان اللهيب وعدم تخفيف 

 لهيب جهنم الكلي، لأن الأجساد إذا العذاب؟ والجواب: أن آية الإسراء يقصد بها لهيب الأجساد، لا 

ابَ أحرقتها النار يزول لهيبها، وبعد إعادة هيئات أجسادهم 
َ
عَذ

ْ
وا ال

ُ
وق

ُ
يْرَهَا لِيَذ

َ
ا غ ودا

ُ
اهُمْ جُل

َ
ن
ْ
ل  بَده

اهُمْ"، ولم 56]النساء: 
َ
جُ كما كان، ولهذا سلطت زيادة السعير على ضمير الأشقياء "زِدْن عَادُ التأجُّ

َ
[ يُسْت

ادناها سعيرا، يقل ز 
َ
رُوا بِآيَاتِن

َ
ف
َ
هُمْ ك نه

َ
هُمْ بِأ

ُ
لِكَ جَزَاؤ

َ
عَلُ بهم في أرض المحشر  ذ

ْ
لِكَ" إشارة إلى ما سَيُف

َ
"ذ

اقٌ لأنهم كفروا بآيات الله اعتقادا وعملا، والكفر: التغطية، 
َ
ودار جهنم مِنَ العذاب، أي ذلك جزاءٌ وِف

منه سواءٌ في القرآن الكريم، فالإنسان في زمرة الشاكرين، أو والكافر بالدين كله أو بعضه أو جزء يسير 

ازمرة الكفرة، فلا منزلة بينهما،  ا جَدِيدا
ا
ق
ْ
ل
َ
 خ

َ
ون

ُ
بْعُوث

َ َ
ا لم

ه
إِن
َ
ا أ

ا
ات
َ
ا وَرُف اما

َ
ا عِظ

ه
ن
ُ
ا ك

َ
إِذ

َ
وا أ

ُ
ال
َ
ومن أنواع  وَق

وعِها، فقا
ُ
 البعث واستبعادُ وُق

َ
رِهِمْ بآيات الله إنكارُهُم مسألة

ْ
ف
ُ
ا أكلتنا ك

َ
إِذ

َ
لوا باستفهام استنكاري؛ أ

 اِلله بالمثل؛ فكما 
ُ
اتٍ، أإنا لمبعوثون خلقا جديدا؟ والملاحظ هنا معاملة

َ
امٍ وَرُف

َ
ايَا عِظ

َ
ا بَق

َ
الأرض وَصِرْن

كذبوا بالإعادَة بعد الإفناء عاقبهم بتجدد أجسامهم بعد التبدد لكن من غير موت، فرد الله عليهم 

قَ أيضا فقال:  باستفهام استنكاري 
ُ
ل
ْ
 يَخ

ْ
ن
َ
ى أ

َ
ادِرٌ عَل

َ
رْضَ ق

َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ قَ السه

َ
ل
َ
ذِي خ

ه
َ ال نه اللَّه

َ
مْ يَرَوْا أ

َ
وَل
َ
أ

هُمْ 
َ
ل
ْ
ادِرٌ على  مِث

َ
نه الله الذي خلق المخلوق الأكبر منهم والأعظم، ق

َ
مُوا أ

َ
الرؤية هنا بمعنى العلم، أولم يَعْل

رَ عليهم ذلك لأنهم يدركون يقينيا عظمَ أن يخلقهم مرة ثانية في هيئة مم
َ
ك
ْ
ن
َ
أ اثلة لهيئتهم الأولى؟، وَ

 بَعْثِهِم في خلق جديد، رغم أن الأعجبَ هو 
َ
 خالقها ومع ذلك يستعظمون إمكان

َ
السماوات والأرض وقدرة

الأول لا الثاني، والآية استدلت على مسألة البعث بقياس التمثيل في الإمكان؛ أي: إذا أمكن ش يء في 

 رَيْبَ فِيهِ مستوى ما، فمن المعقول إمكان ما دونه، وهو دليل عقلي محض، 
َ

 لا
ا

جَلا
َ
هُمْ أ

َ
والجملة  وَجَعَلَ ل

يْ: 
َ
ول بمعنى: قد، أ

ُ
ؤ
َ
مْ يَرَوْا" لت

َ
وَل
َ
ى "أ

َ
 عَل

ٌ
هُمْ ...(، وهي بمنزلة (معطوفة

َ
دْ جَعَلَ ل

َ
نه اللهَ ... وَق

َ
مْ يَرَوْا أ

َ
وَل
َ
أ



 

 

37 

دٍ لا ريب فيه، لا يعلمه إلا الله،  استدلال ثان على إمكان وقوع البعث، فما دامت حياتهم منتهية بأجلٍ مُحَده

ى سيعيدُهُم إلى حياة أخرى، وإلا لما أفناهم بعد إح
َ
هم الأول

َ
 حيات

َ
ف

َ
وْق

َ
يائهم، لأن مِنَ الحكمة فإن الذي أ

في عُرْفِ العقول أن يحرص الموجد على إبقاء الش يء لا على إفنائه، وكذا إذا امتلأت الحياة الأولى بالظلم 

والنزاعات والحروب فمن الضروري وجود حياة ثانية يشيع فيها العدل والحق، ويعاقب فيها الظالم 

 ويؤجر فيها الصالح، 
ه

 إِلا
َ
ون

ُ
الِم

ه
بَى الظ

َ
أ
َ
اف ورا

ُ
ف
ُ
حَ عندهم من الدلائل القاطعات والحجج   ك رغم ما اتضه

هم في الآية من الكفر إلى الظلم، لكونهم ظلموا 
ُ
 وصْف

َ
ا، وقد انصَرَف

ا
ت
ُّ
عَن

َ
النيرات، لكنهم أبوا إلا جحودا وَت

ابِهِ في الدنيا والآخرة 
َ
ضُوها لسخطِ الله وعق و أنفسهم فعَره

ُ
مْلِك

َ
مْ ت

ُ
ت
ْ
ن
َ
وْ أ

َ
لْ ل

ُ
ا ق

ا
ي إِذ ِ

ائِنَ رَحْمَةِ رَب  زَ
َ
 خ

َ
ن

اقِ 
َ
ف
ْ
ن ِ
ْ

 الإ
َ
يَة

ْ
ش

َ
مْ خ

ُ
ت
ْ
مْسَك

َ َ
الكلام استئناف لتكملة الرد على المطالب الستة المقترحة من قِبَلِ المشركين  لأ

 ُه
ُ
رَؤ

ْ
ق
َ
ا ن ابا

َ
ا كِت

َ
يْن
َ
ِلَ عَل

 
ز
َ
ن
ُ
ى ت ا ... حَته

َ
ن
َ
جُرَ ل

ْ
ف
َ
ى ت كَ حَته

َ
مِنَ ل

ْ
ؤ
ُ
نْ ن

َ
وا ل

ُ
ال
َ
 لكم مقاليد خزائن ومعناه وَق

ْ
مَت ِ

 
: لو سُل

رَات، لبخلتم بها، خشية عاقبة الإنفاق وهي نقص الملك والخوف 
ده
َ
رحمة الله، من الأقدار والأرزاق والــمُق

امن زواله،  ورا
ُ
ت
َ
 ق

ُ
سَان

ْ
ن ِ
ْ

 الإ
َ
ان

َ
رُ؛ وهي البخل والتضييق في الإنفاق،  وَك

ْ
ت
َ
وطبيعة جنس الإنسان الق

ا )قوله تعالى: والتقي معصوم من ذلك ل وعا
ُ
يْرُ مَن

َ
خ
ْ
هُ ال ا مَسه

َ
 ...21... وَإِذ

َ
ين ِ

 
صَل

ُ ْ
 الم

ه
، 21]المعارج:  ( إِلا

ا الواسعة، ستبخلون علينا 22
َ
م الآيات التي اقترحتموها من خزائِنِن

ُ
ا عليك

َ
ن
ْ
زَل
ْ
ن
َ
وْ أ

َ
[، وفحوى الرد: ل

ا أنزل الله عليهم  بالإيمان والاستسلام لأمرنا، والدليل على ذلك عدمُ إيمانِ من ــمه
َ
سبقكم من قوم موس ى ل

هُم بتسع آيات لم يؤمنوا فكيف تؤمنون أنتم بست؟ وهذا ما ستوضحه الآيات الآتية.
َ
 الآيات التسع، ف

 نبي الله موس ى عليه السلام مع فرعون وإهلاك الظالمين .20

 ِلْ بَنِي إ
َ
اسْأ

َ
اتٍ ف

َ
ن ِ
ى تِسْعَ آيَاتٍ بَي  ا مُوس َ

َ
يْن
َ
دْ آت

َ
ق
َ
كَ يَا وَل

ُّ
ن
ُ
ظ
َ َ
ي لأ ِ

 
 إِن

ُ
هُ فِرْعَوْن

َ
الَ ل

َ
ق
َ
 جَاءَهُمْ ف

ْ
ائِيلَ إِذ سْرَ

ا ) ى مَسْحُورا كَ يَا 101مُوس َ
ُّ
ن
ُ
ظ
َ َ
ي لأ ِ

 
إِن رْضِ بَصَائِرَ وَ

َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ  رَبُّ السه

ه
ءِ إِلا

َ
لا
ُ
زَلَ هَؤ

ْ
ن
َ
 مَا أ

َ
دْ عَلِمْت

َ
ق
َ
الَ ل

َ
( ق

ا ) بُورا
ْ
 مَث

ُ
 102فِرْعَوْن

َ
رَادَ أ

َ
أ
َ
ا )( ف اهُ وَمَنْ مَعَهُ جَمِيعا

َ
ن
ْ
رَق

ْ
غ
َ
أ
َ
رْضِ ف

َ ْ
هُمْ مِنَ الأ فِزه

َ
 يَسْت

ْ
ا مِنْ بَعْدِهِ 103ن

َ
ن
ْ
ل
ُ
( وَق

ا )
ا
فِيف

َ
مْ ل

ُ
ا بِك

َ
ن
ْ
خِرَةِ جِئ

ْ
ا جَاءَ وَعْدُ الآ

َ
إِذ

َ
رْضَ ف

َ ْ
وا الأ

ُ
ن
ُ
ائِيلَ اسْك زَلَ وَمَ 104لِبَنِي إِسْرَ

َ
ِ ن
حَق 

ْ
اهُ وَبِال

َ
ن
ْ
زَل
ْ
ن
َ
ِ أ
حَق 

ْ
ا ( وَبِال

ا ) ذِيرا
َ
ا وَن را ِ

 
 مُبَش

ه
اكَ إِلا

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
 )105أ

ا
زِيلا

ْ
ن
َ
اهُ ت

َ
ن
ْ
ل زه
َ
ثٍ وَن

ْ
ى مُك

َ
اسِ عَل

ه
ى الن

َ
هُ عَل

َ
رَأ

ْ
ق
َ
اهُ لِت

َ
ن
ْ
رَق

َ
ا ف

ا
آن رْ

ُ
لْ 106( وَق

ُ
( ق

يْهِ 
َ
ى عَل

َ
ل
ْ
ا يُت

َ
بْلِهِ إِذ

َ
مَ مِنْ ق

ْ
عِل

ْ
وا ال

ُ
وت
ُ
ذِينَ أ

ه
وا إِنه ال

ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ
 ت

َ
وْ لا

َ
وا بِهِ أ

ُ
ا )آمِن دا انِ سُجه

َ
ق
ْ
ذ
َ ْ
 لِلأ

َ
ون  107مْ يَخِرُّ

َ
ون

ُ
ول

ُ
( وَيَق

( 
ا

عُولا
ْ
ف
َ َ
ا لم

َ
ن ِ
 وَعْدُ رَب 

َ
ان

َ
 ك

ْ
ا إِن

َ
ن ِ
 رَب 

َ
ا )108سُبْحَان وعا

ُ
ش

ُ
 وَيَزِيدُهُمْ خ

َ
ون

ُ
انِ يَبْك

َ
ق
ْ
ذ
َ ْ
 لِلأ

َ
ون  (109( وَيَخِرُّ

 ٍات
َ
ن ِ
ى تِسْعَ آيَاتٍ بَي  ا مُوس َ

َ
يْن
َ
دْ آت

َ
ق
َ
ا موس ى بتسع آيات واضحات شاهدات على ولقد أمددنا نبين وَل

جَرَادَ صدق رسالته، والآيات الخمس باتفاق المفسرين هي في قوله تعالى: 
ْ
 وَال

َ
ان

َ
وف

ُّ
يْهِمُ الط

َ
ا عَل

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
أ
َ
ف

تٍ 
َ

لا صه
َ
مَ آيَاتٍ مُف ادِعَ وَالده

َ
ف لَ وَالضه مه

ُ
ق
ْ
[، والباقيات فيهن اختلاف؛ وهن من باقي 133]الأعراف:  وَال



 

 

38 

الآيات )الإحدى عشرة( التي شهدها بنو إسرائيل؛ وهن انقلاب العصا حية، تلقفها الحبال والعص ي على 

كثرتها، اليد، انفلاق البحر، انفجار الماء من الحجر، نتق الجبل، الطمس على الأموال، إنزال المن 

عة يراد بها مجموع والسلوى، زوال لكنة موس ى عليه السلام، السنين، نقص الثمرات، أو أن العدد تس

 (، لأن ذكر العدد لا يفيد الحصر عند بعض الأصوليين، 16الآيات كلها )
ْ
ائِيلَ إِذ لْ بَنِي إِسْرَ

َ
اسْأ

َ
ف

إقامةِ الحجة على مشركي قومك المطالبين بالآيات  جَاءَهُمْ  وإذا أردت الاطمئنان يا محمد بهذا الخبر و

لعالمين بما جاء في التوراة، وما تنزل على آبائهم وأسلافهم من المادية، اسأل بني إسرائيل المعاصرين لك، ا

العذاب، حينما جاء لهم رسول الله موس ى عليه السلام يدعوهم إلى الله وحده، فستجد عندهم صحة 

اما أخبرناك به في القرآن،  ى مَسْحُورا كَ يَا مُوس َ
ُّ
ن
ُ
ظ
َ َ
ي لأ ِ

 
 إِن

ُ
هُ فِرْعَوْن

َ
الَ ل

َ
ق
َ
جرت مقامات حوارية كثيرة  ف

بين فرعون وموس ى عليه السلام في القرآن الكريم، ومن تلك قول فرعون لموس ى: لأظنك يا موس ى 

 بالكلام غير السوي، أو مسحورا 
ُ
 العقل، تهرف

َ
مسحورا، أي قد وقع عليك سِحْرُ سَاحِرٍ، فصرت مختلِط

ابمعنى الساحر كقوله تعالى:  ورا
ُ
ا مَسْت [، أي حجابا ساترا، ودافع اتهام فرعون 45سراء: ]الإ  حِجَابا

لموس ى بالسحر تحاشيهِ الدخول في الإيمان، لإنكار الآيات أنها من عند الله، ولكن في الحقيقة لم تكن إلا 

الَ آيات عظاما أنزلها رب السماوات والأرض، وقد استيقن بهذا الأمر فرعون، ولهذا قال له موس ى: 
َ
ق

 مَا
َ
دْ عَلِمْت

َ
ق
َ
رْضِ  ل

َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ  رَبُّ السه

ه
ءِ إِلا

َ
لا
ُ
زَلَ هَؤ

ْ
ن
َ
 أن هؤلاء الآيات البينات  أ

ُ
 يا فرعون

َ
ت

ْ
ن
ه
يَق

َ
لقد ت

هَا إلا رب السماوات والأرض، وإيقان موس ى بعلم فرعون ناجم عن وحي من الله، أو وفرة 
ْ
زِل
ْ
التسع لم يُن

ءِ" اسم إشارة للع
َ
لا
ُ
صِقَ هنا بغير العاقل، وهو استعمال مشهور كقوله الأدلة الكافية للإيمان، "هَؤ

ْ
ل
ُ
اقل، أ

 تعالى: 
ا

ولا
ُ
هُ مَسْئ

ْ
 عَن

َ
ان

َ
ئِكَ ك

َ
ول
ُ
لُّ أ

ُ
ادَ ك

َ
ؤ
ُ
ف
ْ
بَصَرَ وَال

ْ
مْعَ وَال جَمْعُ بصيرة  بَصَائِرَ [، 36]الإسراء:  إِنه السه

 ال
َ
رْشِدُ الإنسان

ُ
وِيه إلى الإيمانِ بربه والخضوع وهي ما بِهِ اتضاح الحق، فالآيات التسع البينة بصائر ت سه

 معاندا مكابرا طامسا للحق، 
ُ
اللحق، لكن مع ذلك لا يزال فرعون بُورا

ْ
 مَث

ُ
كَ يَا فِرْعَوْن

ُّ
ن
ُ
ظ
َ َ
ي لأ ِ

 
إِن بُورُ:  وَ

ُّ
الث

مِ 
ْ
 هالكا خاسرا إن لم تخضع للحق، كلام فيه إنذار وتهديد، جاء بعد عِل

ُ
ك يا فرعون

ُّ
ن
ُ
 الهلاكُ، أي: إني لأظ

ى باقتراب هلاك فرعون وقومه بوحي من الله، فيكون الظن بمعنى العلم واليقين، أو باستقرائه  -مُوس َ

رَص  -أي موس ى
ُ
بَ الف

َ
ل
ْ
 أغ

َ
ادِ فرعون

َ
مِهِ باستنف

ْ
حال الأقوام المكذبة لرسلها بعدما جاءتهم البينات، وعِل

هُ، وهنا يكون الظن بمعنا
َ
ه وهلاك

َ
ه المعروف، الأدنى مرتبة بعد اليقين، الممكنة للإيمان، فتوقع خسران

 ِرْض
َ ْ
هُمْ مِنَ الأ فِزه

َ
 يَسْت

ْ
ن
َ
رَادَ أ

َ
أ
َ
الاستفزاز: الحمل على الترحل، وهو استفعال من فز بمعنى بارح المكان،  ف

 ممارسة طغيانه وجبروته، بمحاولته إجلاء موس ى ومن معه من أرض مصر، لخوفه من 
ُ
ويواصلُ فرعون

 وإيناسٌ للرسول زوال سلطته واندثار 
ٌ
والمؤمنين؛ أي فكما أن المشركين حاولوا  ملكه، والآية تسلية

 استفزازكم من الأرض، 
ا

لِيلا
َ
 ق

ه
كَ إِلا

َ
ف

َ
 خِلا

َ
ون

ُ
بَث
ْ
 يَل

َ
ا لا

ا
رِجُوكَ مِنْهَا وَإِذ

ْ
رْضِ لِيُخ

َ ْ
كَ مِنَ الأ

َ
ون فِزُّ

َ
يَسْت

َ
ادُوا ل

َ
 ك

ْ
وَإِن

(76)  :76]الإسراء 
َ
فِزه ك

ُ
سْت

ُ
ا والمؤمنون معه من قبل فرعون، وتعريضٌ للمشركين بأن عاقبة [ فقدُ ا

َ
لِيمُن



 

 

39 

مكرهم وعنادهم ومحاولتهم إخراج المؤمنين ستكون كمصير فرعون وأتباعه، وهذا المآل يخبرنا به تعالى 

ابقوله:  اهُ وَمَنْ مَعَهُ جَمِيعا
َ
ن
ْ
رَق

ْ
غ
َ
أ
َ
 فرعون ومن معه جميعا بعد عتوهم في الأرض فساد ف

ُ
 وعاقبة

ُ
ا الغرق

هِ موس ى أبلغ المواعظ والإرشادات، وأيقظ عقولهم  ِ
بِي 
َ
نَهُمُ الله عن طريق ن

ه
ق
َ
، وهذا بعد أن ل ِ

في اليَم 

رْضَ بمعجزاته الخارقة، ونبههم بعقوباته المتصاعدة، 
َ ْ
وا الأ

ُ
ن
ُ
ائِيلَ اسْك ا مِنْ بَعْدِهِ لِبَنِي إِسْرَ

َ
ن
ْ
ل
ُ
بعد  وَق

غرق فرعون وقومه لم يرجع بنو إسرائيل إلى أرض مصر على أصح الروايات والدراسات التاريخية، بل 

اكانت وجهتهم إلى أرض الشام المباركة، 
ا
فِيف

َ
مْ ل

ُ
ا بِك

َ
ن
ْ
خِرَةِ جِئ

ْ
ا جَاءَ وَعْدُ الآ

َ
إِذ

َ
فإذا حان وعد الآخرة،  ف

حكم بينكم يوم القيامة فيما كنتم فيه تختلفون، أي: لحظة قيام الساعة، أتينا بكم إلينا لفيفا، لن

واللفيف: الجماعات المختلطة من أصناف شتى، أي تأتوننا جميعا مختلطين، ثم نميز سعداءكم 

 وأشقياءكم. 

ثم يعود بنا السياق في آخر السورة إلى ذكر معجزة القرآن الكريم الخالدة وبيان خصائصها، كما بدأها 

ا اأول مرة 
َ
وَمُ إِنه هَذ

ْ
ق
َ
تِي هِيَ أ

ه
 يَهْدِي لِل

َ
رْآن

ُ
ق
ْ
ا للمشركين المعاندين أن الخوارق التي 9]الإسراء:  ل [، إقناعا

اقع، وإنما الآيات والدلائل والبراهين هي كامنة في القرآن الذي يتلوهُ  يودون وقوعها لن تحصل في الو

هُ، فذكر نزوله مرتين ووصفهما بلفظ مماثل، لكن يختلف
ُ
م رسول

ُ
اهُ ان معنى، عليك

َ
ن
ْ
زَل
ْ
ن
َ
ِ أ
حَق 

ْ
أنزلنا  وَبِال

هذا القرآن على الرسول محمد بالحق، والمعنى: اصطفينا محمدا لينزل عليه القرآن بحق، والحق هنا 

زَلَ يقابله الحكمة، أي لا اختيار صدفة وعشوائية، لأنه أهلٌ لهذه الوظيفة الشريفة، 
َ
ِ ن

حَق 
ْ
 وَبِال

 متض
ُ
منا الحق، الحق الذي يقابله الباطل، أي: شاملا لكل الحقائق والمناهج والمعنى: نزل القرآن

دار أحسنَ إِدَارَةٍ، وبها الفوز والنجاة يوم الميعاد، 
ُ
والتشريعات والأخلاقيات التي بها تقوم دنيا الناس وت

ا ذِيرا
َ
ا وَن را ِ

 
 مُبَش

ه
اكَ إِلا

َ
ن
ْ
رْسَل

َ
رَ مؤمنَهم ولم نرسلك يا محمد إلى العالمين بالق وَمَا أ ِ

 
بَش

ُ
رآن الكريم إلا لِت

ذِرَ عاصيَهُم وكافرَهَم 
ْ
ن
ُ
ي بدين ربه بالحياةِ الطيبةِ في الدنيا والنجاةِ من عذابِ اِلله يومَ القيامة، وَت ِ

 
الــمُوَف

هُ بمكر الله وانتقامه في الدنيا وعذابِهِ الأشد والأبقى يومَ الحسَابِ، 
َ
رَأ

ْ
ق
َ
اهُ لِت

َ
ن
ْ
رَق

َ
ا ف

ا
آن رْ

ُ
ى وَق

َ
اسِ عَل

ه
ى الن

َ
عَل

ثٍ 
ْ
رآن مشتق من  مُك

ُ
اهُ"، واسمُ الق

َ
ن
ْ
رَق

َ
ا" منصوب على الحالية من الضمير المنصوب في "ف

ا
آن رْ

ُ
"ق

ا غير مجتمع في دفعة واحدة،  ما جه
َ
ا مُن

ا
ق ره

َ
ا، أي مُف

ا
اهُ" أي جعلناه فِرَق

َ
ن
ْ
رَق

َ
القراءة؛ وهي التلاوة، ومعنى "ف

 
ُ
رِيقِهِ قِرَاءَت

ْ
ف
َ
 ت
ُ
ة
ه
ه وعِل

ُ
 في القلب مفاهيمُه وحقائق

َ
خ ه، وتترس 

ُ
هُ على المتلقين بتؤدة وبطء ومهل، ليَسْهُلَ حفظ

 ثقيلٌ في مضامينِهِ 
َ
 الكبرى؛ لأن القرآن

ا
قِيلا

َ
 ث

ا
وْلا

َ
يْكَ ق

َ
قِي عَل

ْ
ل
ُ
ا سَن

ه
 5]المزمل:  إِن

َ
[، وكذا ليُوَاكِبَ الأحداث

ابِعَ تطوراتها ومآلاتها، 
َ
زه والوقائعَ وَيُت

َ
 وَن

ا
زِيلا

ْ
ن
َ
اهُ ت

َ
ن
ْ
يْكَ يا محمد عن طريق أمين الوحي  ل

َ
هُ عَل

َ
ا إنزال

َ
يْن
ه
وَل

َ
وت

 "
ا
زِيلا

ْ
ن
َ
اهُ ت

َ
ن
ْ
ل زه
َ
 "وَن

ُ
اهُ..." أشارت إلى مسألة التفريق والتجزئة، وآية

َ
ن
ْ
رَق

َ
ا ف

ا
آن رْ

ُ
جبريل عليه السلام، فآية "وَق

رَارٌ.
ْ
ك
َ
 نوهت بمسألة الإنزال، وليس في الآيتين ت



 

 

40 

بعد بيان ش يء من خصائص القرآن الكريم، والتطرق إلى أحقيته في النزول على النبي محمد ، والحق 

واالمبطن في كنفه، يقرع الله الإنسانية العاجزة عن الإتيان بمثله بقوله: 
ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ
 ت

َ
وْ لا

َ
وا بِهِ أ

ُ
لْ آمِن

ُ
قل  ق

وعدم الإيمان به فلكم أن تكفروا به، فإن  لهم يا محمد: إن شئتم آمنوا به، وإن شئتم احتقاره وازدراءه

وا على الله بتصديقكم به، وإن كفرتم به فالحق حَقٌّ ولو 
ُ
مُن

َ
آمنتم به فلوضوح الحق وقوة الحجة، فلا ت

انِ سُجه عاندتم وكابرتم، 
َ
ق
ْ
ذ
َ ْ
 لِلأ

َ
ون يْهِمْ يَخِرُّ

َ
ى عَل

َ
ل
ْ
ا يُت

َ
بْلِهِ إِذ

َ
مَ مِنْ ق

ْ
عِل

ْ
وا ال

ُ
وت
ُ
ذِينَ أ

ه
اإِنه ال " فيها  دا موقعُ "إِنه

وا معنى فاء التفريع، والمعنى: سويناكم في الإيمان وعدمه "
ُ
مِن

ْ
ؤ
ُ
 ت

َ
وْ لا

َ
وا بِهِ أ

ُ
لْ آمِن

ُ
" لأننا في غنى عن إيمانكم ق

بإيمان من سبقكم، فهم أفضل منكم علما وأعلى شأنا، لأنهم آمنوا بالإنجيل كله، وصدقوا بحقيقة نزول 

ات سقطوا على  -الكريم القرآن-الكتاب الخاتم 
َ
ن على النبي أحمد الواردة فيه، فإذا هم سمعوا آياته المبَيه

 ،
ُ
وط

ُ
ق رُورُ: السُّ

ُ
أذقانهم ساجدين لله سجودَ تعظيم وتسبيح، لإيقانهم بصدقِ رسله وتحقيق وعده، والخ

كِرَ الذقنُ إشارة لتمكين وجوههم كلها 
ُ
 جمع ذِقنٍ؛ أي مجتمع اللحيين، وَذ

ُ
من الأرض، واللام في والأذقان

ى( كما في قوله تعالى: 
َ
انِ" بمعنى )عَل

َ
ق
ْ
ذ
َ ْ
جَبِينِ "لِلأ

ْ
هُ لِل

ه
ل
َ
 ، [103]الصافات: وَت

ْ
ا إِن

َ
ن ِ
 رَب 

َ
 سُبْحَان

َ
ون

ُ
ول

ُ
وَيَق

 
ا

عُولا
ْ
ف
َ َ
ا لم

َ
ن ِ
 وَعْدُ رَب 

َ
ان

َ
: " ك

َ
ون

ُ
ول

ُ
 وفي سجودهم يَق

َ َ
ا لم

َ
ن ِ
 وَعْدُ رَب 

َ
ان

َ
 ك

ْ
ا إِن

َ
ن ِ
 رَب 

َ
 سُبْحَان

ا
عُولا

ْ
"، ومعنى: "سبحان ف

هُ بكمالاته ونقدره تقديرا يليق بجلاله، لأنه صادق في وعده ومنجزٌ 
ُ
صِف

َ
ربنا" ننزه ربنا عن إخلاف الوعد ون

 "
ْ
أمرهُ، والوعد: بشرى نزول القرآن الكريم رسالة خاتمة ومصدقة لما جاءت به الكتب السابقة، و"إِن

ها، ل
ُ
لَ عمَل

َ
ا مخففة من الثقيلة، وبَط

َ
ن ِ
 ربنا كان وعدُ رَب 

َ
" بعدها، فكأنه قال: "سُبْحَان

َ
ان

َ
وقوع الناسخ "ك

 ،"
ا

عُولا
ْ
 لمف

َ
ون

ُ
انِ يَبْك

َ
ق
ْ
ذ
َ ْ
 لِلأ

َ
ون تكرير للجملة باختلاف الحال المقترنة، فأعيد الحال مرتين  وَيَخِرُّ

رُورُ" اهتماما بما رافقه من أمارات التضرع والإخبات، والمعنى: يسجدون وهم 
ُ
يبكون، والبكاء: بكاء "الخ

افرح وشوق واستبشار، لوقوع ما انتظروه سنين طويلة،  وعا
ُ
ش

ُ
ويزيدهم القرآن خشوعا  وَيَزِيدُهُمْ خ

مع خشوعهم، عند سماع آياته وتعلم قوانينه واستشعار عظمته، والخشوع: هو طمأنينة القلب 

 وارتياحه بمعرفة المنعم. 

 وتنزيهه عن الولد والشريكالأمر بدعاء الله بأسمائه الحسنى،  .21

 َتِكَ و
َ

جْهَرْ بِصَلا
َ
 ت

َ
ى وَلا

َ
حُسْن

ْ
سْمَاءُ ال

َ ْ
هُ الأ

َ
ل
َ
دْعُوا ف

َ
ا مَا ت يًّ

َ
حْمَنَ أ وِ ادْعُوا الره

َ
َ أ لِ ادْعُوا اللَّه

ُ
 بِهَا ق

ْ
افِت

َ
خ
ُ
 ت

َ
لا

( 
ا

لِكَ سَبِيلا
َ
 ذ

َ
غِ بَيْن

َ
ابْت مْ 110وَ

َ
ذِي ل

ه
ِ ال

حَمْدُ لِلَّه
ْ
لِ ال

ُ
هُ ( وَق

َ
نْ ل

ُ
مْ يَك

َ
كِ وَل

ْ
ل
ُ ْ
رِيكٌ فِي الم

َ
هُ ش

َ
نْ ل

ُ
مْ يَك

َ
ا وَل دا

َ
 وَل

ْ
خِذ

ه
يَت

ا ) بِيرا
ْ
ك
َ
رْهُ ت ِ

ب 
َ
ِ وَك

ل 
ُّ
 (111وَلِيٌّ مِنَ الذ

وِ..." ما رواه ابن عباس أنه سمع أبو جهل النبي صلى الله عليه وسلم 
َ
َ أ

 
لُ ادْعُوا اللَّ

ُ
سبب نزول آية "ق

قال أبو جهل: إنه ينهانا أن نعبد إلهين وهو يدعو إلها آخر. أخرجه الكشاف وابن يقول: يا الله يا رحمان. ف



 

 

41 

مردويه، ولعل المشركين توهموا بجهر النبي في صلاته ودعائه بأسماء مختلفة أنه يريد بذلك التطاول 

لمشركين عليهم واستفزازهم، فأمر الله رسوله بابتغاء طريقة بين الجهر والسر لئلا يهيج عواطف الكفار وا

ده كفرُهم بالله، وقد قيل إن هذا في صلاة النافلة تكون بين الجهر والإسرار، وأمره 
َ
ت
ْ
فتتصلب أفئدتم وَيَش

بأن يصدع فيهم بحقيقة الذات الإلهية وينزهها عن الولد والشرك والأولياء، ليقطع دابر من توهم أن 

" اسم لذات غير الله، اتخذه ولدا أو شريكا،
َ
حْمَان  أو معينا. "الره

 َحْمَن وِ ادْعُوا الره
َ
 أ
َ لِ ادْعُوا اللَّه

ُ
ى ق

َ
حُسْن

ْ
سْمَاءُ ال

َ ْ
هُ الأ

َ
ل
َ
دْعُوا ف

َ
ا مَا ت يًّ

َ
" اسم شرط في الأصل، وتفيد  أ "أي 

دْعُوا"، وجوابها مستتر: والتقدير فلا حرج في دعائه بعدة 
َ
هَا مجزوم: "ت

ُ
الشرطية لما تدخل عليها "مَا"، وفِعْل

 
َ
ى" فهي علة الجواب، وكأنه قال: فلا حرج لأن له أسماء مختلفة أسماء، وأ

َ
هُ الأسْمَاءُ الحُسْن

َ
ل
َ
ا جملة "ف مه

مَا دعوتم به فلا حرج،  يُّ
َ
حْمَان"، فأ والمسمى واحد، والمعنى: قل لهم يا محمد ادعوا ربكم باسم "الله" أو "الره

ة، والشرك يكون في الذوات لا الأسماء، لأن له أسماءا  حسنى عديدة، والمسمى واحد والأسماء مختلف

بِهَا 
ْ
افِت

َ
خ
ُ
 ت

َ
تِكَ وَلا

َ
جْهَرْ بِصَلا

َ
 ت

َ
ِ الكافرين  وَلا

 سَب 
ُ
سِره به، فالجهر مدعاة

ُ
كَ في صلاتك، ولا ت

َ
عْلِ صَوْت

ُ
ولا ت

مَهُ، والإسرار مانع عن انتفاع المؤمنين بقراءتك، والمقصود من الصلاة في الآية: الصلا 
َ
لا

َ
ة التعبدية اللهَ وك

 المعروفة، أو الدعاء 
ا

لِكَ سَبِيلا
َ
 ذ

َ
غِ بَيْن

َ
ابْت ا،  وَ

ا
ا وَسَط

ا
حَمْدُ واتخذ بين الجهر والمخافتة طريق

ْ
لِ ال

ُ
وَق

 ِ
وقل يا محمد: الحمد لله، والحمدُ خاصٌّ بالله تعالى لا يشاركه فيه أحد، لأنه معطي النعم التي يعجز  لِلَّه

عْ 
َ
اقِبْ هذا الحمد بالأوصاف الثلاثة غيرُهُ عن إسدائها، ثم أ دا

َ
 وَل

ْ
خِذ

ه
مْ يَت

َ
ذِي ل

ه
الذي لم يجعل لنفسه  ال

ولدا ولم يحتج إليه، لأن الولدية من صفات المخلوقات، والله عز وجل متعال عن خلقه، متنزه عن 

كِ خصائص الحوادث، 
ْ
ل
ُ ْ
رِيكٌ فِي الم

َ
هُ ش

َ
نْ ل

ُ
مْ يَك

َ
هُ، لا يخاصمه فيه أحد،  وَل مْ مالك ما سواه وحدَ

َ
وَل

 ِ
ل 
ُّ
هُ وَلِيٌّ مِنَ الذ

َ
نْ ل

ُ
"مِنْ" في قوله: "من الذل" بمعنى لام التعليل أي لأنه ذليل، والمعنى: ولم يكن له  يَك

بِيمعين أو وزير أو مشير أو ناصر لمذلة، فهو العزيز القاهر الذي لا يغالبه أحد، 
ْ
ك
َ
رْهُ ت ِ

ب 
َ
اوَك واعتقد أن  را

قٌ للتوكِيدِ، 
َ
ل
ْ
عُولٌ مُط

ْ
ا" مَف بِيرا

ْ
ك
َ
الله كبيرٌ في قدره وشأنه، عظيمٌ بكمالاته وصفاته العليا المطلقة، وَ"ت

عْظِيمِ.  
ه
 وتنوينه للت

 

 تم بحمد الله تعالى تفسير سورة الإسراء وتليها سورة الكهف.

 

 

 

 



 

 

42 

 سورة الكهفتفسير 

ورة   بعد سورة الغاشية وقبل سورة الشورى، وهي السُّ
ا
 واحدة

ا
ة، نزلت جملة يه ِ

 
ور المك سورة الكهف من السُّ

ةِ أصحاب  يت بسورة الكهف لبيان قصه ِ
 وعشر آيات، سُم 

ٌ
ور، عدد آيِها مئة ون في ترتيب نزولِ السُّ

ُّ
ت ِ
الثامنة والس 

ا م  حاسما
ا
ا على قدرة الله تعالى. الكهف العجيبة فيها؛ والتي تعدُّ دليلا  لموسا

ورة لوصف القرآن الكريم، ثم الإشارة إلى ما في الأرض من دلائلَ واضحة تدل على قدرته  وقد تعرهضت السُّ

ة نبي الله  ة أصحاب الكهف وقصه  قصص من روائع قصص القرآن وهي، قصه
َ
ورة ثلاث لت السُّ صه

َ
تعالى، كما ف

ظهِر مع الخضر "العبد الصالح" و  موس ى 
ُ
ة ت اقعيه لت هذه القصص أمثال ثلاثة و

ه
خل

َ
ة ذي القرنين. وت قصه

ة  نيا، وقصه ة؛ إنما بالإيمان، وهي: قصة صاحب الجنتين، ومثل الحياة الدُّ لطة والقوه أنه الحقه لا يرتبط بالسُّ

ِ للم
ار، والجزاء المعد 

ه
ورة ببيان عاقبة أعمال الكف عين، ثم اختتمت السُّ

ه
ار الآخرة ثم إبليس الل ؤمنين في الده

 التمثيل لسعة علم الله تعالى. 

ا المحور الموضوعيُّ لها فيرمي إلى تصحيح العقيدة  فالعنصر الغالب في هذه السورة هو القصص، أمه

ظر والفكر، وضبط القيم بميزان هذه العقيدة.
ه
 وتصحيح منهج الن

 إنزال القرآن بشيرا ونذيرا، والدنيا دار البوار .22

ِ الرهحْمَنِ الرهحِيمِ 
 بِسْمِ اللَّه

( ا هُ عِوَجا
َ
مْ يَجْعَلْ ل

َ
ابَ وَل

َ
كِت

ْ
ى عَبْدِهِ ال

َ
زَلَ عَل

ْ
ن
َ
ذِي أ

ه
ِ ال

حَمْدُ لِلَّه
ْ
هُ 1ال

ْ
دُن

َ
ا مِنْ ل دِيدا

َ
ا ش سا

ْ
ذِرَ بَأ

ْ
ا لِيُن ما ِ

ي 
َ
( ق

هُ 
َ
نه ل

َ
الِحَاتِ أ  الصه

َ
ون

ُ
ذِينَ يَعْمَل

ه
 ال

َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
رَ الم ِ

 
ا )وَيُبَش

ا
ا حَسَن جْرا

َ
ا )2مْ أ بَدا

َ
 فِيهِ أ

َ
وا 3( مَاكِثِين

ُ
ال
َ
ذِينَ ق

ه
ذِرَ ال

ْ
( وَيُن

ا ) دا
َ
ُ وَل  اللَّه

َ
ذ
َ
خ
ه
ا4ات ذِبا

َ
 ك

ه
 إِلا

َ
ون

ُ
ول

ُ
 يَق

ْ
وَاهِهِمْ إِن

ْ
ف
َ
رُجُ مِنْ أ

ْ
خ
َ
 ت
ا
لِمَة

َ
 ك

ْ
بُرَت

َ
 لِآبَائِهِمْ ك

َ
مٍ وَلا

ْ
هُمْ بِهِ مِنْ عِل

َ
( 5) ( مَا ل

كَ بَاخِ 
ه
عَل

َ
ل
َ
ا )ف

ا
سَف

َ
حَدِيثِ أ

ْ
ا ال

َ
وا بِهَذ

ُ
مِن

ْ
مْ يُؤ

َ
 ل
ْ
ارِهِمْ إِن

َ
ى آث

َ
سَكَ عَل

ْ
ف
َ
هَا 6عٌ ن

َ
 ل
ا
ة
َ
رْضِ زِين

َ ْ
ى الأ

َ
ا مَا عَل

َ
ن
ْ
ا جَعَل

ه
( إِن

( 
ا

حْسَنُ عَمَلا
َ
هُمْ أ يُّ

َ
وَهُمْ أ

ُ
بْل
َ
ا )7لِن ا جُرُزا يْهَا صَعِيدا

َ
 مَا عَل

َ
ون

ُ
جَاعِل

َ
ا ل

ه
إِن    (8( وَ

 ِ
حَمْدُ لِلَّه

ْ
ما عباده كيف يحمدونه على نعمه الجليلة؛ والتي  ال ِ

 
يحمدُ الله سبحانه وتعالى نفسه مُعل

ور، فهو  من بينها إنزاله الكتاب العزيز على رسوله 
ُّ
لمات إلى الن

ُّ
وعلى سائر الخلق ليخرجهم به من الظ

ا هُ عِوَجا
َ
مْ يَجْعَلْ ل

َ
ابَ وَل

َ
كِت

ْ
ى عَبْدِهِ ال

َ
زَلَ عَل

ْ
ن
َ
ذِي أ

ه
أنزله على عبده ولم يجعل فيه شيئا من العوج؛ فلا  ال

؛ بل يهدي إلى  ِ
 فيه ولا عيبَ ولا ميلَ عن الحق 

َ
نٌ لا زيغ ِ

اختلال في اللفظ ولا تعارض في المعنى، فهو واضحٌ بي 

راط المستقيم.  ِ
ا الص  دا ِ

 
اثم إنه تعالى بعدما نفى صفة الاعوجاج عن كتابه العزيز قال مؤك ما ِ

ي 
َ
أي؛  ق

ا من أدنى عوج عند الفحص والاختبار، فلا اختلاف فيه ولا تفاوت، وجملة )ولم يجعل مس ا، خاليا تقيما

ا"، ففي الكلام تقديم وتأخير تقديره: )أنزل  ما ِ
له عوجا( معترضة بين لفظ "الكتاب" والحال منه وهو "قي 



 

 

43 

ا(؛ أو مفعول لمحذوف تقديره: ) ا ولم يجعل له عوجا ما ِ
ا(، وقيل إنه على عبده الكتاب قي  ما ِ

بل جعله قي 

ة  نيويه ةِ والدُّ ا بمصالح العباد الدينيه ما ِ
ي 
َ
تِها، أو ق ا بصِحه ا وشاهدا

ا
ق ِ
ا على سائر الكتب مُصَد  ما ِ

ي 
َ
بمعنى؛ ق

 ُه
ْ
دُن

َ
ا مِنْ ل دِيدا

َ
ا ش سا

ْ
ذِرَ بَأ

ْ
ِفكم الله من عذابٍ شديدٍ من عنده تعالى في الآخرة، كما أنه في  لِيُن

أي ليُخو 

نيا كذلك، ذ لك إيماء بالتهديد للمشركين لما سيلقونه من القتل والأسر بأيدي المسلمين في الحياة الدُّ

اوبالمقابل 
ا
ا حَسَن جْرا

َ
هُمْ أ

َ
نه ل

َ
الِحَاتِ أ  الصه

َ
ون

ُ
ذِينَ يَعْمَل

ه
 ال

َ
مِنِين

ْ
ؤ
ُ ْ
رَ الم ِ

 
فالمؤمنون الذين آمنوا  وَيُبَش

الحة له عيم المقيم، وهذا الأجر الحسن بالقرآن وعملوا الأعمال الصه
ه
ة وما فيها من الن

ه
م البشرى بالجن

االذي هو الجنة  بَدا
َ
 فِيهِ أ

َ
 أي؛ مقيمين فيه إلى الأبد بلا انقضاء ولا انتهاء. مَاكِثِين

 ا دا
َ
ُ وَل  اللَّه

َ
ذ
َ
خ
ه
وا ات

ُ
ال
َ
ذِينَ ق

ه
ذِرَ ال

ْ
ه؛ فالله سبحانه هذا تعليل آخر لإنزال الله تعالى الكتاب على عبد وَيُن

صه هؤلاء بالذكر مع دخولهم في الإنذار 
َ
ار الذين نسبوا لله الولد من العذاب الأليم، وخ

ه
ر الكف ِ

 
وتعالى يحذ

أقبحها   أكبر أنواع الكفر و
لالة على أنه ِ

ا لكفرهم وللد  ر الإنذار؛ استعظاما ِ لجميع العصاة وكره
ل العام  الأوه

عاء الشنيع نسبة الولد إلى الله تعالى. فه ِ
 لِآبَائِهِمذا الاد 

َ
مٍ وَلا

ْ
هُمْ بِهِ مِنْ عِل

َ
ليس لهم به من العلم   مَا ل

بعوهم في هذا الافتراء-أصلٌ، ولا لآبائهم 
ه
علمٌ ثابت بهذا القول إنما هو نتاجُ  -والمراد به أسلافهم الذين ات

وَاهِهِمْ الجهل والتقليد للآباء وما ذلك إلا من تسويلات الشيطان 
ْ
ف
َ
رجُُ مِنْ أ

ْ
خ
َ
 ت
ا
لِمَة

َ
 ك

ْ
بُرَت

َ
عظمت تلك  ك

ؤون على النطق بها  ظون بها ويتجره
ه
نيعة التي يتلف

ه
االمقالة الش ذِبا

َ
 ك

ه
 إِلا

َ
ون

ُ
ول

ُ
 يَق

ْ
فليس الذي يقولون  إِن

ا لا حقيقة له  ا وزورا ها
َ
ا وسف  صل. في الأ إلا كذبا

سَكَ ويواسيه في حزنه مخاطبا إياه  ه ثم إنه الله سبحانه وتعالى يُسري عن نبي ِ 
ْ
ف
َ
كَ بَاخِعٌ ن

ه
عَل

َ
ل
َ
ف

ا
ا
سَف

َ
حَدِيثِ أ

ْ
ا ال

َ
وا بِهَذ

ُ
مِن

ْ
مْ يُؤ

َ
 ل
ْ
ارِهِمْ إِن

َ
ى آث

َ
دُ قاتلٌ نفسَك  عَل ك يا محمه

ه
الباخع: قاتلٌ نفسَه، أي؛ فلعل

ا على كفرهم وعدم إيمانهم بالقرآن، فما يستحقُّ هؤلاء 
ا
ا وحزن أن تحزن ولا أن تأسف عليهم، ومهلكها همًّ

هم غير صائرين إلى  يهم عنك، وكأنه هذا إيماء منه تعالى إلى أنه ِ
 
والآثار جمع أثر بمعنى على أثر إعراضهم وتول

ل ما ستلقاه من عنادهم؛ لذلك قال: إن لم يؤمنوا؛   وتتحمه
َ
أ ها الرهسول إلا أن تتهيه الإيمان، فما عليك أيُّ

ضية الحصول في المستقبل. والحديث بمعنى الخبر، وأطلق هنا على القرآن، كونه بصيغة المضارع المقت

 إخبارا من الله لرسوله.

ه جعل الدار الدنيا الزائلة دار اختبار قائلا: 
ه
 والله تعالى يخبرنا كيف أن

ا
ة
َ
رْضِ زِين

َ ْ
ى الأ

َ
ا مَا عَل

َ
ن
ْ
ا جَعَل

ه
إِن

هَا
َ
وَهُمْ باهج ومفاتن وغيرها ليست إلا زينة لها ولأهلها  فجميع ما على الأرض من زخارف ومتاع وم ل

ُ
بْل
َ
لِن

 
ا

حْسَنُ عَمَلا
َ
هُمْ أ يُّ

َ
؛ فنجزي المحسن بالثواب والمس يء  أ

ا
هم أحسن عملا لنختبر الخلق في أعمالهم وننظر أيُّ

عمة  بالعقاب، وإن الآية تسلية للنبي  ِ
 
مفادها: لا تحزن ولا تغتمه فإنا سنهلكهم ونبيدهم إذا ما بطروا الن

ا، وهذا بعد الفناء المذكور بقوله: التي رزقها الله لهم ا جُرُزا يْهَا صَعِيدا
َ
 مَا عَل

َ
ون

ُ
جَاعِل

َ
ا ل

ه
إِن الصعيد:  وَ



 

 

44 

 ما على هذه الأرض 
طِع نباتها، بمعنى أنه

ُ
ا التراب؛ والجرُز: الأرض التي ق ره حطاما ِ

من زينة ونعيم سنصَي 

ا حتى تصبح جرداء لا حياة فيها بعد أن كانت خضراء بهيجة.   وركاما

 قصة أصحاب الكهف .23

( ا ا عَجَبا
َ
وا مِنْ آيَاتِن

ُ
ان
َ
قِيمِ ك هْفِ وَالره

َ
ك
ْ
صْحَابَ ال

َ
نه أ

َ
 أ
َ
مْ حَسِبْت

َ
وا 9أ

ُ
ال

َ
ق
َ
هْفِ ف

َ
ك
ْ
ى ال

َ
 إِل

ُ
يَة

ْ
فِت

ْ
وَى ال

َ
 أ
ْ
( إِذ

ا
َ
ن ا ) رَبه دا

َ
ا رَش

َ
مْرِن

َ
ا مِنْ أ

َ
ن
َ
ئْ ل ِ

 وَهَي 
ا
كَ رَحْمَة

ْ
دُن

َ
ا مِنْ ل

َ
ا )10آتِن دا

َ
 عَد

َ
هْفِ سِنِين

َ
ك
ْ
انِهِمْ فِي ال

َ
ى آذ

َ
ا عَل

َ
رَبْن

َ
ض

َ
( 11( ف

ا ) مَدا
َ
وا أ

ُ
بِث
َ
ا ل
َ
ى لِم حْص َ

َ
حِزْبَيْنِ أ

ْ
يُّ ال

َ
مَ أ

َ
عْل

َ
اهُمْ لِن

َ
ن
ْ
مه بَعَث

ُ
 (12ث

 الله تعالى الخبر اليقين
َ
ة أصحاب الكهف؛ حيث كانت من العجائب التي أشارت إليها  أبان عن قصه

ابقة، وهذا بعدما ذكر الله  الأرضَ التي خلقها وما حَوته من مباهجَ ومفاتنَ ونِعَمٍ وغيرها،  الكتب السه

 زينة لها ولأهلها، وفيها من العجائب والإبداع ما يفوق القصص وغرائبها، قال: 
 كيف أنها جميعا تعد 

َ
مْ أ

ا ا عَجَبا
َ
وا مِنْ آيَاتِن

ُ
ان
َ
قِيمِ ك هْفِ وَالره

َ
ك
ْ
صْحَابَ ال

َ
نه أ

َ
 أ

َ
ة أصحاب  حَسِبْت ها الرهسول أنه قصه هل ظننت أيُّ

ِ الزينة الموجودة بالأرض، وعجائب 
ا من كل  الكهف على غرابتها هي أعجب آيات الله؟ كلا هي أقلُّ عجبا

ةِ؛ كما أنه العجب من القادر على إماتة الأحياء بعد حياتهم الكون أبدع وأعظم وأغرب من هذه القصه 

 ِ
بيان قصة أهل  أعظم من عجب إنامة أهل الكهفِ، وهذا تعريض عن غفلة الذين طلبوا من النبي 

الكهف وما فيها من العجب؛ فقد سألوا عن عجيب وكفروا بما هو أعجب وهو فناء العالم؛ بأن كانوا 

هْرُ يقولون:   الده
ه

نا إِلا
ُ
حْيا وَما يُهْلِك

َ
 وَن

ُ
مُوت

َ
يا ن

ْ
ن ا الدُّ

َ
ن
ُ
 حَيات

ه
[، والخطاب للرهسول 24]الجاثية: مَا هِيَ إِلا

  .ة أهل الكهف وأهل الكتاب الذين أغروهم بالسؤال عنها والمراد به قومه الذين سألوا عن قصه

سِع الوسط في جبل؛ فإن لم 
ه
قُّ المت

 
قِيم: لوح حجري كتبت فيه والكهْف هو الش سِعا فهو غار، وَالره

ه
يكن مت

أسماؤهم وأنسابهم وقيل: رقمت فيه قصتهم وأمرهم، وقيل: اسم الجبل أو الوادي الذي فيه كهفهم 

وحيد 
ه
هْفِ وقيل الكتاب الذي كتبوا فيه ما كانوا يدينون به من الت

َ
ك
ْ
ى ال

َ
 إِل

ُ
يَة

ْ
فِت

ْ
وَى ال

َ
 أ
ْ
اذكر حين  إِذ

 
َ
 يفتنوهم عنه إلى كهف في جبل ليختفوا فيه، وهم التجأ

ه
وا بدينهم من قومهم لئلا هؤلاء الفتية الذين فرُّ

ٍ واحد أو هم متقاربون، أرادهم دقيانوس 
رك، فأبَوا وهربوا  -ملك الروم–فتية شباب على سن  ِ

 
على الش

ا على إيمانهم، ودخلوا الكهف سائلين الله تعالى مبادرين بالابتهال إ
ا
كَ ليه خوف

ْ
دُن

َ
ا مِنْ ل

َ
ا آتِن

َ
ن وا رَبه

ُ
ال

َ
ق
َ
ف

 
ا
ركِ  رَحْمَة ِ

 
 من الش

ا
ِ ونجاة

ا من العدو 
ا
ا وأمن

ا
 ورزق

ا
ا مِنْ ارزقنا يا رب من خزائن رحمتك مغفرة

َ
ن
َ
ئْ ل ِ

وَهَي 

ا دا
َ
ا رَش

َ
مْرِن

َ
 خاصه  أ

ا
ئ لنا من الأمر الذي نحن فيه طريقا نصير به راشدين مهتدين؛ فقد طلبوا رحمة ِ

ة وهي 

 ِ
ين الحق  ِ

ر لهم أحوال الثبات على الد  ِ
قصدوا بها الأمن على إيمانهم من الفتنة، كما سألوا الله أن يقد 

لَ لهم حصولَ ما طلبوه جاة، وقد استجاب الله لهم وعجه
ه
  والن

َ
هْفِ سِنِين

َ
ك
ْ
انِهِمْ فِي ال

َ
ى آذ

َ
ا عَل

َ
رَبْن ضَ

َ
ف



 

 

45 

ا دا
َ
 يحجبهم عَد

ا
ا ثقيلا ِ ش يء، سنين طويلة ذات عدد كثير  فأنزلنا عليهم نوما

اهُمْ عن سماع أي 
َ
ن
ْ
مه بَعَث

ُ
ث

ا مَدا
َ
وا أ

ُ
بِث
َ
ا ل
َ
ى لِم حْص َ

َ
حِزْبَيْنِ أ

ْ
يُّ ال

َ
مَ أ

َ
عْل

َ
وال أيقظناهم من نومهم العميق؛  لِن ِ

 
نين الط ِ

ثمه بعد مرور تلك الس 

ةِ التي ناموه ا في الكهف، والمعنى: ليعلم الناس لنعلم أيُّ الفريقين المختلفين فيهم أدقُّ إحصاءا للمده

اضطرابهم في ضبط التواريخ ويُعلم تفريط كثيرٍ منهم في تحديد الحوادث وتاريخها. وقد قيل إنه المراد 

ة التي لبثوها في الكهف،  بالحزبين: أصحاب الكهف والقوم الذين بعثهم الله إليهم، فقد اختلفوا في المده

ة لبثهم بعد أن علموا انبعاثهم من نومهم.وقيل: المراد بهما فريقان من أ  هل بلدهم اختلفت أقوالهم في مده

 إيمان فتية الكهف بربهم واعتزالهم لقومهم .24

( ى اهُمْ هُدا
َ
هِمْ وَزِدْن ِ

وا بِرَب 
ُ
 آمَن

ٌ
يَة

ْ
هُمْ فِت ِ إِنه

حَق 
ْ
هُمْ بِال

َ
بَأ
َ
يْكَ ن

َ
صُّ عَل

ُ
ق
َ
حْنُ ن

َ
 13ن

ْ
وبِهِمْ إِذ

ُ
ل
ُ
ى ق

َ
ا عَل

َ
ن
ْ
امُوا  ( وَرَبَط

َ
ق

ا )
ا
ط
َ
ط

َ
ا ش

ا
ا إِذ

َ
ن
ْ
ل
ُ
دْ ق

َ
ق
َ
ا ل ها

َ
دْعُوَ مِنْ دُونِهِ إِل

َ
نْ ن

َ
رْضِ ل

َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ ا رَبُّ السه

َ
ن وا رَبُّ

ُ
ال

َ
ق
َ
وا 14ف

ُ
ذ
َ
خ
ه
ا ات

َ
وْمُن

َ
ءِ ق

َ
لا
ُ
( هَؤ

 
ْ
نِ اف مُ مِمه

َ
ل
ْ
ظ
َ
مَنْ أ

َ
نٍ ف ِ

انٍ بَي 
َ
ط
ْ
يْهِمْ بِسُل

َ
 عَل

َ
ون

ُ
ت
ْ
 يَأ

َ
وْلا

َ
 ل
ا
ا )مِنْ دُونِهِ آلِهَة ذِبا

َ
ِ ك

ى اللَّه
َ
رَى عَل

َ
مُوهُمْ 15ت

ُ
ت
ْ
ل
َ
ز
َ
( وَإِذِ اعْت

 
َ
مْ مِنْ أ

ُ
ك
َ
ئْ ل ِ

مْ مِنْ رَحْمَتِهِ وَيُهَ 
ُ
ك مْ رَبُّ

ُ
ك
َ
رْ ل

ُ
ش

ْ
هْفِ يَن

َ
ك
ْ
ى ال

َ
وُوا إِل

ْ
أ
َ
َ ف  اللَّه

ه
 إِلا

َ
ا )وَمَا يَعْبُدُون

ا
ق
َ
مْ مِرْف

ُ
  (16مْرِك

ة ج  بعدما ذكر الله سبحانه وتعالى مُجمل القصه
ا
ِ اء إلى بيانها تفصيلا

حَق 
ْ
هُمْ بِال

َ
بَأ
َ
يْكَ ن

َ
صُّ عَل

ُ
ق
َ
 نحْنُ ن

خبرك عن أمرهم العجيب على وجه الصدق دون زيادة أو نقصانٍ، وهذا معناه 
ُ
دُ سنقصُّ ون الآن يا محمه

هِمْ أن الأخبار التي كانت تتداول عنهم بين العرب لم تكن صحيحة  ِ
وا بِرَب 

ُ
 آمَن

ٌ
يَة

ْ
هُمْ فِت ىإِنه اهُمْ هُدا

َ
  وَزِدْن

ا بدينهم بالإصرار 
ا
ان آمنوا بالله؛ وشهدوا أنه الله واحدٌ أحدٌ؛ فزدناهم يقين به

ُّ
هؤلاء كانوا جماعة من الش

 ِ
يناهم على قول الحق  وبِهِمْ على العقيدة والإقبال على الله، وقوه

ُ
ل
ُ
ى ق

َ
ا عَل

َ
ن
ْ
ينا عزمهم وألهمناهم  وَرَبَط قوه

بر واليقين  به، واختاروه على الأهل والمال  الصه
ا
ة  على الإيمان معتزه

ا
 راسخة

ا
حتى صارت قلوبهم ثابتة

  والربط على القلب مستعار من ربط الأشياء لتثبيتها إلى تثبيت الإيمان وعدم التردد فيهوالوطن، 
ْ
إِذ

رْضِ 
َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ ا رَبُّ السه

َ
ن وا رَبُّ

ُ
ال

َ
ق
َ
امُوا ف

َ
ار قالوا بعزم بلا مبالاة: ربنا هو فحين وقفوا أمام مل ق كهم الجبه

اخالق السماوات والأرض لا ما تدعون إليه من عبادة الأصنام والأوثان  ها
َ
دْعُوَ مِنْ دُونِهِ إِل

َ
نْ ن

َ
لسنا  ل

ة لله وحده  وا بتوحيد الألوهية وتوحيد الربوبيه نرض ى بعبادة غيره ولن نشرك بعبادته أحدا؛ فقد أقرُّ

 ْد
َ
ق
َ
ال

ا
ط
َ
ط

َ
ا ش

ا
ا إِذ

َ
ن
ْ
ل
ُ
لم  ق

ُّ
أفرطنا في الظ ، و ِ

واب وحدنا عن الحق  أي؛ لئن عبدنا غيره نكن قد تجاوزنا الصه

؛ والمراد أن عبادتهم إلها غير الله هو إفراط في  ِ
ِ والبُعد عن الحق 

: هو مجاوزة الحد 
ُ
ط

َ
لال. والشط والضه

ا الكفر وقولٌ باطل وكذبٌ وبهتانٌ 
َ
وْمُن

َ
ءِ ق

َ
لا
ُ
 هَؤ

ا
وا مِنْ دُونِهِ آلِهَة

ُ
ذ
َ
خ
ه
هؤلاء أهل بلدنا يعبدون الأصنام  ات

نٍ من دون الله، وهذا إخبار على سبيل الإنكار  ِ
انٍ بَي 

َ
ط
ْ
يْهِمْ بِسُل

َ
 عَل

َ
ون

ُ
ت
ْ
 يَأ

َ
وْلا

َ
 يأتون ببرهان ظاهر أو  ل

ه
هَلا

 ِ
ة بينةٍ على عبادتهم الأصنام دونه تعالى؟ ففي هذا إشارة إلى أنه الد  قليد حُجه

ه
ين لا يؤخذ إلا بدليل، والت



 

 

46 

افيه غير جائز  ذِبا
َ
ِ ك

ى اللَّه
َ
رَى عَل

َ
ت
ْ
نِ اف مُ مِمه

َ
ل
ْ
ظ
َ
مَنْ أ

َ
استفهام بمعنى النفي، أي؛ لا أحد أظلم ممن كذب  ف

 على الله ونسب الشريك إليه 
َ  اللَّه

ه
 إِلا

َ
مُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُون

ُ
ت
ْ
ل
َ
ز
َ
ها الفتي وَإِذِ اعْت رتم واذكروا أيُّ ة حين قره

متم على الفرار بدينكم فاعتزلتموهم وفارقتموهم  الهروب من قومكم وما يعبدون من الأوثان، وصمه

 ِهْف
َ
ك
ْ
ى ال

َ
وُوا إِل

ْ
أ
َ
ا  ف ا كما فارقتموهم روحيًّ ها الفتية وفارقوا قومكم جسدِيًّ التجئوا إلى الكهف أيُّ

رك ِ
 
مْ مِنْ رَحْمَتِهِ  وأخلصوا العبادة في مكان خالٍ بعيدٍ عن أهل الش

ُ
ك مْ رَبُّ

ُ
ك
َ
رْ ل

ُ
ش

ْ
كم عليكم  يَن يبسط ربُّ

 يستركم بها عن قومكم 
ا
ارحمة

ا
ق
َ
مْ مِرْف

ُ
مْرِك

َ
مْ مِنْ أ

ُ
ك
َ
ئْ ل ِ

ِزق في هذا  وَيُهَ 
ل الله عليكم أسباب الر  ِ

ويسه 

 الكهف وما ترتفقون به وتنتفعون.

 رعاية الله لفتية الكهف وهم نيام .25

 ْم
ه
رَى الش

َ
مَالِ وَهُمْ فِي وَت ِ

 
 الش

َ
ات

َ
رِضُهُمْ ذ

ْ
ق
َ
 ت

ْ
رَبَت

َ
ا غ

َ
يَمِينِ وَإِذ

ْ
 ال

َ
ات

َ
هْفِهِمْ ذ

َ
زَاوَرُ عَنْ ك

َ
 ت

ْ
عَت

َ
ل
َ
ا ط

َ
سَ إِذ

ا هُ وَلِيًّ
َ
جِدَ ل

َ
نْ ت

َ
ل
َ
دِ وَمَنْ يُضْلِلْ ف

َ
هْت
ُ ْ
هُوَ الم

َ
ُ ف ِ مَنْ يَهْدِ اللَّه

لِكَ مِنْ آيَاتِ اللَّه
َ
هُ ذ

ْ
جْوَةٍ مِن

َ
ا ) ف حْسَبُهُمْ 17مُرْشِدا

َ
( وَت

 
َ
وَصِيدِ ل

ْ
 ذِرَاعَيْهِ بِال

ٌ
بُهُمْ بَاسِط

ْ
ل
َ
مَالِ وَك ِ

 
 الش

َ
ات

َ
يَمِينِ وَذ

ْ
 ال

َ
ات

َ
بُهُمْ ذ ِ

 
ل
َ
ق
ُ
ودٌ وَن

ُ
ا وَهُمْ رُق

ا
اظ

َ
يْق

َ
يْهِمْ أ

َ
 عَل

َ
عْت

َ
ل
ه
وِ اط

ا )  مِنْهُمْ رُعْبا
َ
ت

ْ
لِئ
ُ َ
ا وَلم  مِنْهُمْ فِرَارا

َ
يْت

ه
وَل

َ
 (18ل

 لهم في أمرهم من مرفقٍ جزاءَ 
َ
أ وهنا ينتقل الله سبحانه وتعالى إلى وصف أهل الكهف في كهفهم، وما هيه

يَمِينِ اهتدائهم 
ْ
 ال

َ
ات

َ
هْفِهِمْ ذ

َ
زَاوَرُ عَنْ ك

َ
 ت
ْ
عَت

َ
ل
َ
ا ط

َ
مْسَ إِذ

ه
رَى الش

َ
أصل كلمة تزاور: تتزاوز مضارع مشتق  وَت

وْر وهو الميل عن المكان. أي؛ و  مس إذا طلعت تميل عن كهفهم جهة اليمين من الزه
ه
ها المخاطب الش ترى أيُّ

 ِمَال ِ
 
 الش

َ
ات

َ
رِضُهُمْ ذ

ْ
ق
َ
 ت

ْ
رَبَت

َ
ا غ

َ
ها تقرِضُهم أي؛ تنصرف عنهم جهة الشمال  وَإِذ ا إذا غربت فإنه أمه

تها الكهف لا في شروقها ولا غروبها لئ ِها وتبتعد؛ والمعنى أنه الشمس لا تصيبهم ولا تخترق أشعه
 تؤذيهم بحر 

ه
لا

 من الله تعالى 
ا
 لهم كرامة

ا
هُ حماية

ْ
جْوَةٍ مِن

َ
سع من الكهف وفي وسطه ينالهم روح  وَهُمْ فِي ف

ه
وهم في مت

مس تؤذيهم ولا الهواء ينقطع عنهم 
ه
م الكهف، فلا حرارة الش

َ
بِ؛ بمعنى لم يكونوا قريبين من ف ِ

الهواء الطي 

 ِ لِكَ مِنْ آيَاتِ اللَّه
َ
 دليلا من دلائل قدرة الله تعالى وإعجازِه وعنايتِه بأوليائه فذ ذ

ه
نيع ليس إلا لك الصه

 ِ
دي دينِ الحق  ِ

دِ ومؤي 
َ
هْت
ُ ْ
هُوَ الم

َ
ُ ف رْ له سبل الهداية،  مَنْ يَهْدِ اللَّه ِ

ق الله إلى طريق الإيمان ويُيَس  ِ
 
من يوف

 
ًّ
ِ فهو المهتدي حقا

ية إلى الحق  ِ
ارين؛ وهذا ثناء على أصحاب ، الفائويدله دلالة مؤد 

ِ الأوفر في الده
 
ز بالحظ

قه 
ه
عيد من وف ، أو هو تنبيه على أنه مثل هذه الآيات كثيرة؛ غير أنه السه ِ

الكهف وشهادة لهم بإصابة الحق 

 الله إلى الاهتداء والاستبصار بها، فالله تعالى هو الذي أرشد هؤلاء الفتية إلى الهداية 
َ
نْ وَمَنْ يُضْلِلْ ف
َ
ل

ا ا مُرْشِدا هُ وَلِيًّ
َ
جِدَ ل

َ
ومن يضلله الله لسوء عمله وسوء اختياره؛ بأن لم يوفقه للاهتداء بآياته فلن تجد  ت

نيا والآخرة ولا هادي له؛ لأن التوفيق  لاح في الدُّ ا يرشده إلى طرق الخير والصه
ا
ا ولا معين ا ولا ناصرا

ا
له حليف



 

 

47 

لان بيد الله تعالى 
ْ
حْسَ والخِذ

َ
ودٌ وَت

ُ
ا وَهُمْ رُق

ا
اظ

َ
يْق

َ
ا؛ لانفتاح  بُهُمْ أ

ا
اظر لظننتهم أيقاظ

ه
ها الن لو رأيتهم أيُّ

 أعينهم وهم نيام، فقد كانوا في حال تشبه حال اليقظة وتخالف حال النوم 
َ
ات

َ
يَمِينِ وَذ

ْ
 ال

َ
ات

َ
بُهُمْ ذ ِ

 
ل
َ
ق
ُ
وَن

مَالِ  ِ
 
ر الأرض في  الش ِ

 
 تتعرهض جلودهم للهواء، ولا تؤث

ه
مال لئلا ِ

 
ونقلبهم مرة جهة اليمين وأخرى جهة الش

ره الله لهم بحكمته ليكونوا بحال اعتدال داخل الكهف فلا ينتاب  أجسامهم، وذاك وضع عجيب يسه

 ذِرَاعَيْ البِلى أجسادهم، وتلك من آيات قدرة الله تعالى 
ٌ
بُهُمْ بَاسِط

ْ
ل
َ
وَصِيدِ وَك

ْ
الوصيد: فناء الكهف  هِ بِال

ا ذراعيه 
ا
افق لهم الذي تبعهم بإلهام الله تعالى للحراسة، باسط وقيل بابه أو مدخله، وقد كان كلبهم المر

وم على تلك الحال ما أصاب الفتية، 
ه
ة منه وطبيعة؛ وقد أصابه من الن بباب الكهف يحرس الكهف بسجِيه

ا أن يصيب المصاحِبَ لهم ما يصيبهم وهذا من فوائد صحبة الأخيار؛   مِنْهُمْ فِرَارا
َ
يْت

ه
وَل

َ
يْهِمْ ل

َ
 عَل

َ
عْت

َ
ل
ه
وِ اط

َ
ل

ا  مِنْهُمْ رُعْبا
َ
ت

ْ
لِئ
ُ َ
لو نظرت إلى حالهم تلك قبل أن يبعثهم الله لأدبرت عنهم بالفرار والهرب، ولامتلأ قلبك  وَلم

 ووقارا 
ا
ا؛ حيث لا يقع نظر أحد عليهم إلا هابهم وفزع منهم. منهم خوفا وفزعا؛ فالله تعالى ألقى عليهم مهابة

ما 
ه
ا، إن

ا
وقيل إن الخوف منهم هنا ليس من ذواتهم؛ إذ ليس فيها ما يخالف خلق الله، ولا من كونهم أموات

اع 
ه
ِهم، فقد كانت الكهوف مخابئ لقط

عْب من شر  اع طرقٍ أو لصوصٌ والرُّ
ه
هم قط الخوف من الاعتقاد أنه

رق. واس
ُّ
قت فيهم حكمته تعالى البالغة الط

ه
تمره وضعهم كذلك إلى أن انتهى أجل لبثهم راقدين، وتحق

يُّ على قدرة الله تعالى على البعث والإعادة وعلى  ِ
ليل الماديُّ الحس   ورحمته الواسعة؛ فقد أقيم فيهم الده

 أنه يوم البعث آتٍ لا ريب فيه.

 بعث الله للفتية وتساؤلهم عن مدة مكثهم .26

 َوْ بَعْضَ و
َ
ا أ ا يَوْما

َ
ن
ْ
بِث
َ
وا ل

ُ
ال
َ
مْ ق

ُ
ت
ْ
بِث
َ
مْ ل

َ
ائِلٌ مِنْهُمْ ك

َ
الَ ق

َ
وا بَيْنَهُمْ ق

ُ
سَاءَل

َ
اهُمْ لِيَت

َ
ن
ْ
لِكَ بَعَث

َ
ذ
َ
مْ ك

ُ
ك وا رَبُّ

ُ
ال
َ
 يَوْمٍ ق

يُّ 
َ
رْ أ

ُ
ظ
ْ
يَن
ْ
ل
َ
ةِ ف

َ
دِين

َ ْ
ى الم

َ
مْ هَذِهِ إِل

ُ
مْ بِوَرِقِك

ُ
ك حَدَ

َ
وا أ

ُ
ابْعَث

َ
مْ ف

ُ
ت
ْ
بِث
َ
مُ بِمَا ل

َ
عْل

َ
هُ أ

ْ
قٍ مِن

ْ
مْ بِرِز

ُ
تِك

ْ
يَأ
ْ
ل
َ
ا ف عَاما

َ
ى ط

َ
ك
ْ
ز
َ
هَا أ

ا ) حَدا
َ
مْ أ

ُ
 بِك

عِرَنه
ْ
 يُش

َ
 وَلا

ْ
ف

ه
ط
َ
ل
َ
يَت
ْ
لِحُوا 19وَل

ْ
ف
ُ
نْ ت

َ
تِهِمْ وَل

ه
مْ فِي مِل

ُ
وْ يُعِيدُوك

َ
مْ أ

ُ
مْ يَرْجُمُوك

ُ
يْك

َ
هَرُوا عَل

ْ
 يَظ

ْ
هُمْ إِن ( إِنه

ا ) بَدا
َ
ا أ

ا
  (20إِذ

 ْاهُم
َ
ن
ْ
لِكَ بَعَث

َ
ذ
َ
وا بَيْنَهُمْ وَك

ُ
سَاءَل

َ
ا، وكما أنامهم   لِيَت

ا
ى وإيمان

ه كما زاد الفتية هدا
ه
يخبرنا الله تعالى أن

مان؛   من الزه
ا
 طويلة

ا
ة وحفظ أجسامهم من البِلى والفناء، وكما أبقاهم أحياء من غير أكل ولا شرب مده

؛ ليعر 
َ
ويل الذي يشبه الموت

ه
فوا مدى قدرته وعجيب صنعه كذلك بعثهم؛ أي؛ أحياهم بعد نومهم الط

رُوا في أمرهم ويتساءلوا فيما بينهم  وْ بَعْضَ يَوْمٍ ويتبصه
َ
ا أ ا يَوْما

َ
ن
ْ
بِث
َ
وا ل

ُ
ال
َ
مْ ق

ُ
ت
ْ
بِث
َ
مْ ل

َ
ائِلٌ مِنْهُمْ ك

َ
الَ ق

َ
فقد  ق

ا  : في تقديرنا لبثنا يوما
ا
سأل أحدهم لإحساسهم بطول نومهم: كم مكثتم في نومكم؟ فأجاب بعضهم قائلا

 
ا
هار، واستيقظوا في آخره؛ لذلك استدركوا فقالوا:  كاملا ل النه هم دخلوا الكهف في أوه ا من اليوم؛ لأنه أو جزءا



 

 

48 

مْ أو بعض يوم، وأجاب البعض الآخر: 
ُ
ت
ْ
بِث
َ
مُ بِمَا ل

َ
عْل

َ
مْ أ

ُ
ك وا رَبُّ

ُ
ال
َ
ربكم أعلم بأمركم وهو الأعلم بمقدار  ق

ئُ باستشعارهم كثرة نومهم،  ِ
ر حالهم، أي؛ فالله أعلم منكم بأمركم وأنتم لبثكم، وهذا يُنب  لِما رأوا من تغيُّ

ه 
ه
ِ على جواب البعض الأول، كما أن

د  قدير، وهذا أدب الإيمان اليقظ في الره
ه
لا تعلمون ولا تستطيعون الت

ضوا العلم لله تعالى. ثم تناقشوا فيما بينهم ورأوا أن لا طائل من السؤال عن ة  من كمال إيمانهم إذ فوه مده

راب، فقالوا: 
ه
عام والش

ه
ِ من أمرهم وهو احتياجهم إلى الط

رُوا البحث عن المهم  وا المكث، فقره
ُ
ابْعَث

َ
ف

رْ 
ُ
ظ
ْ
يَن
ْ
ل
َ
ةِ ف

َ
دِين

َ ْ
ى الم

َ
مْ هَذِهِ إِل

ُ
مْ بِوَرِقِك

ُ
ك
َ
حَد

َ
ة. أي؛ أرسلوا أحدكم بالدراهم التي  أ الوَرِق: الفضه

ى دينة، لينظر فيما تحتاجون إليه من طعامٍ استصحبتموها معكم من منازلكم إلى الم
َ
ك
ْ
ز
َ
هَا أ يُّ

َ
ر أ

ُ
ظ
ْ
يَن
ْ
ل
َ
ف

هُ 
ْ
قٍ مِن

ْ
مْ بِرِز

ُ
تِك

ْ
يَأ
ْ
ل
َ
ا ف عَاما

َ
ا، فليأتكم بمقدار   ط ليختر أجود الأطعمة وأنفعها وأطيبها وأيسرها سعرا

امناسب منه  حَدا
َ
مْ أ

ُ
 بِك

عِرَنه
ْ
 يُش

َ
 وَلا

ْ
ف

ه
ط
َ
ل
َ
يَت
ْ
ا  وَل ا حذرا

ا
في خروجه ودخوله المدينة حتى لا وليكن لطيف

ا من أهل المدينة بمكاننا  مْ فِي يشعر بأمرنا أحد، ولا يخبر أحدا
ُ
وْ يُعِيدُوك

َ
مْ أ

ُ
مْ يَرْجُمُوك

ُ
يْك

َ
هَرُوا عَل

ْ
 يَظ

ْ
هُمْ إِن إِنه

تِهِمْ 
ه
عوا عليكم وعَلموا بمكانكم قتلوكم رجما أو أجبروكم وأكرهوكم مِل

َ
ل
ه
على  إنه أهل المدينة إن اط

االعودة إلى دينهم من عبادة للأصنام والأوثان، عندها  بَدا
َ
ا أ

ا
لِحُوا إِذ

ْ
ف
ُ
نْ ت

َ
افقتموهم على العودة  وَل إن و

نيا والآخرة. ا في الدُّ تهم فلا فلاح لكم أبدا
ه
 إلى مل

 عثور الناس على الفتية وتنازعهم في شأنهم .27

 مُوا
َ
يْهِمْ لِيَعْل

َ
ا عَل

َ
رْن
َ
عْث

َ
لِكَ أ

َ
ذ
َ
وا وَك

ُ
ال

َ
ق
َ
مْرَهُمْ ف

َ
 بَيْنَهُمْ أ

َ
عُون َ

از
َ
ن
َ
 يَت

ْ
 رَيْبَ فِيهَا إِذ

َ
 لا

َ
اعَة نه السه

َ
ِ حَقٌّ وَأ

نه وَعْدَ اللَّه
َ
أ

يْهِمْ مَ 
َ
نه عَل

َ
خِذ

ه
ت
َ
ن
َ
مْرِهِمْ ل

َ
ى أ

َ
بُوا عَل

َ
ل
َ
ذِينَ غ

ه
الَ ال

َ
مُ بِهِمْ ق

َ
عْل

َ
هُمْ أ ا رَبُّ

ا
يَان

ْ
يْهِمْ بُن

َ
وا عَل

ُ
ا )ابْن  ( سَ 21سْجِدا

ٌ
ة
َ
ث
َ

لا
َ
 ث
َ
ون

ُ
ول

ُ
يَق

 
َ
امِنُهُمْ ك

َ
 وَث

ٌ
 سَبْعَة

َ
ون

ُ
ول

ُ
يْبِ وَيَق

َ
غ
ْ
ا بِال بُهُمْ رَجْما

ْ
ل
َ
 سَادِسُهُمْ ك

ٌ
مْسَة

َ
 خ

َ
ون

ُ
ول

ُ
بُهُمْ وَيَق

ْ
ل
َ
مُ رَابِعُهُمْ ك

َ
عْل

َ
ي أ ِ

لْ رَب 
ُ
بُهُمْ ق

ْ
ل

 مِرَ 
ه

مَارِ فِيهِمْ إِلا
ُ
 ت

َ
لا
َ
لِيلٌ ف

َ
 ق

ه
مُهُمْ إِلا

َ
تِهِمْ مَا يَعْل ا )بِعِده حَدا

َ
تِ فِيهِمْ مِنْهُمْ أ

ْ
ف
َ
سْت

َ
 ت

َ
ا وَلا اهِرا

َ
 (22اءا ظ

 تثبيتٍ وتقوية إيمان للقوم الذين 
ُ
ةِ، فآية أهل الكهف آية انتقل الله تعالى إلى موضع العبرة في القصه

يْهِمْ عثروا عليهم من أهل زمانهم 
َ
ا عَل

َ
رْن
َ
عْث

َ
لِكَ أ

َ
ذ
َ
ا وَك

َ
اس على حالهم،  وكما أنمناهم ثمه بعثناهم، أطلعن

ه
الن

ظرِ إليه؛ كذلك كان 
ه
ا لأنه من غفل عن ش يء ثمه عثرَ عليه عرفه بعد الن اس عليهم إعثارا

ه
لاع الن ِ

 
ى اط وسَمه

ظر إليهم، وقد أراد الله ذلك. والعثور على الش يء: الاطلاع 
ه
دِ الن اس بمجره

ه
حال أهل الكهف حيث عرفهم الن

فر به بعد ال
ه
ب، وهذا معناه أنه الحديث عن أهل الكهف كان يتناقله أهل زمانهمعلى الش يء والظ

 
ل
ه
؛ ط

رَ الله لهم العثور عليهم، وقد مات ذلك الحاكم الكافر الذي آذاهم في دينهم وجاء بعده حاكم مسلم،   فيسه

وعندما ذهب واحد منهم إلى السوق عرفوه من خلال العملة الفضية التي معه؛ إذ ما عاد الناس 

مْرَهُمْ ملون بها يتعا
َ
 بَيْنَهُمْ أ

َ
عُون َ

از
َ
ن
َ
 يَت

ْ
 رَيْبَ فِيهَا إِذ

َ
 لا

َ
اعَة نه السه

َ
ِ حَقٌّ وَأ

نه وَعْدَ اللَّه
َ
مُوا أ

َ
ليدرك أولئك  لِيَعْل



 

 

49 

؛ 
ٌ
ون في قدرة الله تعالى على إحياء الموتى أنه وعد الله حقٌّ وصدقٌ وثابت

ُّ
بون بالبعث ويشك ِ

 
الذين كانوا يكذ

ذلك حين كان بعضهم يتنازع مع بعض في أمر القيامة بين مثبت لها ومنكر، مؤمن بها وكافر، وقد كان 

شور؛ فقد فرح الملك وشعبه بآية الله على 
ُّ
 على إمكان البعث والن

ٌ
 قاطعة

ٌ
 ودلالة

ٌ
 أهل الكهف حجة

ُ
فبَعْث

لعهم الله عليهم البعث وزال أمر الخلاف في أمر يوم القيامة. وقيل إنه التنازع في أمرهم حصل ب
ْ
ط
َ
عد أن أ

اس في شأنهم إلى فريقين 
ه
اثم قبض أرواحهم؛ حيث انقسم الن

ا
يَان

ْ
يْهِمْ بُن

َ
وا عَل

ُ
وا ابْن

ُ
ال

َ
ق
َ
قال الفريق  ف

ار منهم–الأول 
ه
ف
ُ
هم الك  يدخل إليهم الناس وليكون  -قيل إنه

ه
ا لئلا

ا
 عليه بنيان

ُ
خِذ

ه
نسدُّ عليهم باب كهفهم ونت

ا ما
َ
مُ بِهِمْ  عليهم عَل

َ
عْل

َ
هُمْ أ هم هو أعلم بشأنهم وبما يتعلق بأمر عقيدتهم  رَبُّ جملة معترضة، أي؛ ربُّ

ة لبثهم من الذين يتنازعون في أمرهم  نه وأسمائهم وأنسابهم ومده
َ
خِذ

ه
ت
َ
ن
َ
مْرِهِمْ ل

َ
ى أ

َ
بُوا عَل

َ
ل
َ
ذِينَ غ

ه
الَ ال

َ
ق

ا يْهِمْ مَسْجِدا
َ
ل بالرهأي وقال الفريق الثاني وهم الم عَل بوا على الفريق الأوه

ه
سلمون وملكهم؛ حيث تغل

خِذنه حولهم معبدا يصلي فيه المسلمون، 
ه
ن الشيخ أطفيش أن ذكر بناء المسجد والنفوذِ والقوةِ: لنت وقد بي 

عليهم ليس فيه ما يبيح بناء المسجد على القبر؛ لأن كهفهم ليس قبرا، ولأن جدار المسجد سد باب الكهف، 

ه تعالى ذكر بناء المسجد ولم يبين حكمه أنه جائز، وإنما حكى ما وقع، وأيضا فقد جاء في شرعنا ما ولأن

خاذ قبور الأنبياء  . فقد ثبت في الصحيحيدل على النهي الصريح عن ذلك ِ
 
هيِ عن البناء على القبور وات

ه
الن

، يقول الرسول  اتخذوا قبور أنبيائهم  : ) لعنة الله على اليهود والنصارى والصالحين مساجدَ

ي إلى عبادةِ أصحابها.13مساجد( ِ
ِ الذي قد يؤد 

هي أنه ذلك من الغلو 
ه
ة الن

ه
 ، وعل

فقد سألوا الرهسول  بعد ذلك اختلف الناس في عددهم، وهم أهل الكتاب والمؤمنون زمنَ رسول الله 

ر الجواب إلى أن يوحى إليه
ه
 عنهم فأخ

ٌ
ة
َ
ث
َ

لا
َ
 ث
َ
ون

ُ
ول

ُ
بُهُمْ سَيَق

ْ
ل
َ
قال بعضهم إنه عددهم ثلاثة فتية رَابِعُهُمْ ك

يْبِ والرابع منهم هو كلبهم 
َ
غ
ْ
ا بِال بُهُمْ رَجْما

ْ
ل
َ
 سَادِسُهُمْ ك

ٌ
مْسَة

َ
 خ

َ
ون

ُ
ول

ُ
ويقول البعض إنه عددهم  وَيَق

 بلا علمٍ،
ا
ا بالغيب، أي؛ قولا ابع كلبهم، وكلٌّ من الفريقين يقول قوله رجما  فتية والسه

ُ
بل هو مجرد  خمسة

ٍ وتخمينٍ لا دليل عليه 
بُهُمْ ظن 

ْ
ل
َ
امِنُهُمْ ك

َ
 وَث

ٌ
 سَبْعَة

َ
ون

ُ
ول

ُ
ويقول آخرون إنه عددهم سبعة والثامن منهم  وَيَق

لِيلٌ كلبهم 
َ
 ق

ه
مُهُمْ إِلا

َ
تِهِمْ مَا يَعْل مُ بِعِده

َ
عْل

َ
ي أ ِ

لْ رَب 
ُ
ي أعلم بعددهم، وما يعلم ذلك إ ق ِ

 رب 
دُ: إنه لا قل يا محمه

ا، وهذا إرشاد منه تعالى إلى أنه 
ا
ا وتخمين

ًّ
قليل من خلقه، وكلُّ الذي ذكرتموه من أمر عددهم ليس إلا ظن

مَارِ فِيهِمْ الأفضلَ في مثل هذا المقام رَدُّ العلم إلى الله تعالى؛ إذ لا داعي للخوض في مثل ذلك بلا علم 
ُ
 ت

َ
لا
َ
ف

ا اهِرا
َ
 مِرَاءا ظ

ه
ا دون لا تجادل أهل ال إِلا  ظاهرا

ا
ٍ إلا جِدالا

كتاب في أمرهم وشأنهم من عددٍ ووصفٍ ومحل 

ك من أمرهم ولا تزد  وْحَى إليك ربُّ
َ
صه عليهم ما أ

ُ
قٍ في أمرهم، فق اتعمُّ حَدا

َ
تِ فِيهِمْ مِنْهُمْ أ

ْ
ف
َ
سْت

َ
 ت

َ
ولا  وَلا

                                                           
 (.6/11)4441رواه البخاري من طريق أم المؤمنين عائشة، ك: المغازي، ب: مرض النبي صلى الله عليه وسلم، ر:13



 

 

50 

تهم ولا تسألهم سؤال مسترشد فقد أرشدك الله وأوحى إل ا عن قصه بَرَهُمتسأل منهم أحدا
َ
وإنه في ذلك  يك خ

من مكرهم وجهلهم. .الكفاية
ْ
 أهل الكتاب في أمر من العلمِ الديني إذ لا يُؤ

ُ
 وعليه فلا يجوز مراجعة

 الأمر بذكر الله ورد مدة المكث في الكهف إلى الله تعالى .28

( ا دا
َ
لِكَ غ

َ
اعِلٌ ذ

َ
ي ف ِ

 
يْءٍ إِن

َ
نه لِش 

َ
ول

ُ
ق
َ
 ت

َ
اءَ 23وَلا

َ
 يَش

ْ
ن
َ
 أ

ه
 يَهْدِيَنِ ( إِلا

ْ
ن
َ
ى أ لْ عَس َ

ُ
 وَق

َ
سِيت

َ
ا ن

َ
كَ إِذ رْ رَبه

ُ
ك
ْ
ُ وَاذ اللَّه

ا ) دا
َ
ا رَش

َ
رَبَ مِنْ هَذ

ْ
ق
َ
ي لِأ ِ

ا )24رَب  دَادُوا تِسْعا  وَازْ
َ
ةٍ سِنِين

َ
 مِائ

َ
ث

َ
لا
َ
هْفِهِمْ ث

َ
وا فِي ك

ُ
بِث
َ
مُ بِمَا 25( وَل

َ
عْل

َ
ُ أ لِ اللَّه

ُ
( ق

 
َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ يْبُ السه

َ
هُ غ

َ
وا ل

ُ
بِث
َ
ا )ل حَدا

َ
مِهِ أ

ْ
رِكُ فِي حُك

ْ
 يُش

َ
ٍ وَلا

هُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِي 
َ
سْمِعْ مَا ل

َ
بْصِرْ بِهِ وَأ

َ
 (26رْضِ أ

 ُ اءَ اللَّه
َ
 يَش

ْ
ن
َ
 أ

ه
ا إِلا دا

َ
لِكَ غ

َ
اعِلٌ ذ

َ
ي ف ِ

 
يْءٍ إِن

َ
نه لِش 

َ
ول

ُ
ق
َ
 ت

َ
د لأمر عزمت على فعله في  وَلا لا تقولنه يا محمه

هُ بمشيئة الله تعالى، بأن تقول: إن شاء الله.  المستقبل، إني سأفعل
َ
رِن

ْ
 بأن تق

ه
قال ابن كثير: سبب ذلك إلا

 أجيبكم( فتأخر الوحي عنه خمسة نزول الآية أنه النبيه 
ا
لما سئل عن قصة أصحاب الكهف قال: )غدا

  14عشر يوما
َ
سِيت

َ
ا ن

َ
كَ إِذ رْ رَبه

ُ
ك
ْ
هْت لذلك ب وَاذ عد نسيانٍ، سواء طال الفصلُ واذكر مشيئة الله إذا تنبه

اأو قصُرَ لتبقى نفسك مستشعرة عظمة الله  دا
َ
ا رَش

َ
رَبَ مِنْ هَذ

ْ
ق
َ
ي لِأ ِ

 يَهْدِيَنِ رَب 
ْ
ن
َ
ى أ لْ عَس َ

ُ
وقل يا  وَق

ه   عن أمر لا تعلمه فتوجه
َ
، فإذا سُئلت

ا
ا ومنفعة ِ أقرب خيرا

ني لش يء آخر بدل المنس ي 
ُ
ق ِ
 
د لعله الله يوف محمه

واب إلى الله و  ااطلبْ منه التوفيق للرُّشد والصه دَادُوا تِسْعا  وَازْ
َ
ةٍ سِنِين

َ
 مِائ

َ
ث

َ
لا
َ
هْفِهِمْ ث

َ
وا فِي ك

ُ
بِث
َ
أخبر  وَل

ةِ لبْثِ أهل الكهف في كهفهم، فقد أقاموا فيه مقدار ثلاث مئة سنة وتسع سنوات  ه عن مده الله تعالى نبيه

د الله تعالى إخباره بقوله 
ه
لِ قمرية، وأك

ُ
وا ق

ُ
بِث
َ
مُ بِمَا ل

َ
عْل

َ
ُ أ ة لبثهم وليس عندك علم  اللَّه إذا سئلت عن مده

ة لبثهم على وجه اليقين  رْضِ بذلك فقل الله أعلم بمده
َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ يْبُ السه

َ
هُ غ

َ
ِ ش يء، وهو  ل

الله عالمٌ بكل 

جل بالإخبار عن ش يءٍ الذي يعلم ما غاب من شؤون السموات والأرض وما خفي من أحوال أهلها، فلا تتع

سْمِعْ ما لم يكن لديك دليلٌ عليه 
َ
بْصِرْ بِهِ وَأ

َ
ِ موجودٍ، لا  أ

ل 
ُ
لا أحد أبصرُ من الله تعالى ولا أسمعُ منه لك

ات من الأمور، وفي الآية دليل لمن قال بجواز  ات كما يدرك الجَليه يخفى عليه من ذلك ش يءٌ، يُدْرك الخفيه

هُمْ مِنْ دُونِهِ مِنْ وَلِي ٍ تية كالسمع والبصر والحياة والقدرة التعجب من صفات الله الذا
َ
اس  مَا ل

ه
ليس للن

 لهم غير الله 
َ
ى أمورهم، ولا ناصرَ ولا معين

ه
ٍ يتول

امن دون الله من وَلي  حَدا
َ
مِهِ أ

ْ
رِكُ فِي حُك

ْ
 يُش

َ
ولا يُشارك  وَلا

اس؛ فلا شريك له 
ه
 ولا مشير ولا معاون.في قضائِهِ أو في أمره أحدٌ من الن

 الأمر بتلاوة القرآن الكريم والمصابرة على الذكر والصدع بالحق

( 
ا
حَدا

َ
ت
ْ
جِدَ مِنْ دُونِهِ مُل

َ
نْ ت

َ
لِماتِهِ وَل

َ
لَ لِك ِ

كَ لا مُبَد  ِ
يْكَ مِنْ كِتابِ رَب 

َ
وحِيَ إِل

ُ
لُ ما أ

ْ
ات سَكَ مَعَ 27وَ

ْ
ف
َ
( وَاصْبِرْ ن

هُمْ   رَبه
َ
ذِينَ يَدْعُون

ه
طِعْ ال

ُ
يا وَلا ت

ْ
ن حَياةِ الدُّ

ْ
 ال

َ
ة
َ
رِيدُ زِين

ُ
عْدُ عَيْناكَ عَنْهُمْ ت

َ
 وَجْهَهُ وَلا ت

َ
ِ يُرِيدُون

ي  عَش ِ
ْ
داةِ وَال

َ
غ
ْ
بِال

                                                           
 .149، ص5جابن كثير، تفسير ابن كثير، 14



 

 

51 

( 
ا
رُطا

ُ
مْرُهُ ف

َ
 أ
َ
بَعَ هَواهُ وَكان

ه
ات رِنا وَ

ْ
بَهُ عَنْ ذِك

ْ
ل
َ
نا ق

ْ
ل
َ
ف
ْ
غ
َ
 28مَنْ أ

ْ
ل
َ
مَنْ شاءَ ف

َ
مْ ف

ُ
ك ِ
حَقُّ مِنْ رَب 

ْ
لِ ال

ُ
مِنْ وَمَنْ ( وَق

ْ
يُؤ

 
ُ ْ
الم

َ
وا بِماءٍ ك

ُ
وا يُغاث

ُ
غِيث

َ
 يَسْت

ْ
ها وَإِن

ُ
 بِهِمْ سُرادِق

َ
حاط

َ
 أ
ا
 نارا

َ
ين الِمِ

ه
دْنا لِلظ

َ
عْت

َ
ا أ

ه
رْ إِن

ُ
ف
ْ
يَك

ْ
ل
َ
وُجُوهَ شاءَ ف

ْ
وِي ال

ْ
هْلِ يَش

( 
ا
قا

َ
ف
َ
 مُرْت

ْ
رابُ وَساءَت

ه
سَ الش

ْ
 (29بِئ

ة أصحاب الكهف العجيبة   بعدما ذكر الله تعالى قصه
ا
عد  دليلا

ُ
اس والتي ت

ه
التي يجهلها الكثير من الن

ا على قدرة الله تعالى وأنه القرآن وحي من عند الله، أمر تعالى رسوله ببعض الأوامر  وحِيَ حاسما
ُ
لُ ما أ

ْ
ات وَ

كَ  ِ
يْكَ مِنْ كِتابِ رَب 

َ
نزلَ الله إليك من آيات الذكر الحكيم كما أنزلت، وا إِل

َ
دُ ما أ بِع ما جاء اقرأ يا محمه

ه
ت

واهي 
ه
لِماتِهِ فيه من الأوامر والن

َ
لَ لِك ِ

ا  لا مُبَد   ولا نقصا
ا
 قادر على تغيير أو تبديل كلام الله تعالى زيادة

َ
لا أحد

 ِ
رَ لأحكامه؛ فالآية أمر للنبي  ِ

ي 
َ
ك مخالفة أهل  ولا مُغ ن فيه، فلا يهمُّ

ُّ
بالبقاء على ما هو عليه وزيادة التمك

 الكتاب لك وإنكارهم لما جئت به من عند ربك 
ا
حَدا

َ
ت
ْ
جِدَ مِنْ دُونِهِ مُل

َ
نْ ت

َ
الملتحدُ: هو الملجأ، أي؛ ولن  وَل

ا تلتجئ إليه من دون الكتاب والمقصود به القرآن أو  ا ولا ناصرا وَاصْبِرْ من دون الله تعالى تجد ملجأ ولا وليه

ي ِ  عَش ِ
ْ
داةِ وَال

َ
غ
ْ
هُمْ بِال  رَبه

َ
ذِينَ يَدْعُون

ه
سَكَ مَعَ ال

ْ
ف
َ
تْها مع المسلمين، وجالس الذين  ن ِ

ب 
َ
واحبسْ نفسَك وث

 ، ا ومساءا والغداة من الفجر إلى الزوال، والعش ي يذكرون الله تعالى ويحمدونه ويسبحونه ويسألونه صباحا

 وَجْهَهُ  ، وهو ما بعد الزوالبمعنى المساء
َ
يبتغون بدعائهم طاعته ورضاه. قيل إنها نزلت في  يُرِيدُون

 ِ
ارٍ وصُهَيْب  أشراف قريش حين طلبوا من النبي  أن يطرد الفقراء والضعفاء من المسلمين؛ كبلالٍ وعمه

اب وابن مسعود، ويجالسهم وحدهم؛ فنهاهُ الله تعالى عن ذلك وأمرَه بالصه  بر وتثبيتِ نفسه بالجلوس وخبه

 
ا
دَ الأمرَ قائلا

ه
عْدُ عَيْناكَ عَنْهُمْ مع هؤلاء المؤمنين المستضعفين. وأك

َ
 بصَرَك عنهم إلى  وَلا ت

ْ
ولا تصرف

هْيُ من احتقار تلك الطبقة لسوء حالهم 
ه
وذ. والمراد من ذلك الن

ُ
ف
ُّ
رَفِ والن

ه
غيرهم من ذوي الغنى والش

مِرْت أن أصبرَ  الله وفقرهم، وقد قال رسول 
ُ
تي من أ ا نزلت هذه الآية: )الحمد لله الذي جعل في أمه

ه
لم

يا15نفس ي معه(
ْ
ن حَياةِ الدُّ

ْ
 ال

َ
ة
َ
رِيدُ زِين

ُ
رف والفخر الموجود عند رؤساء قومك من  ت

ه
تطلب بذلك الش

هم الأمور الكفار. والكلام في الآية المراد منه  ِ
التعريض بسفاهة عقول سادة المشركين حيث جعلوا كله هم 

ة فيهم، فاستكبروا عن مجالسة ذوي  اس، وأهملوا الحقائق والمكارم النفسيه
ه
اهرة في الن

ه
ور الظ والصُّ

رة  ِ
رِناالفضل والعقول الرهاجحة والقلوب الني 

ْ
بَهُ عَنْ ذِك

ْ
ل
َ
نا ق

ْ
ل
َ
ف
ْ
غ
َ
طِعْ مَنْ أ

ُ
بع كلام الذين  ولا  وَلا ت

ه
تت

نيا عن  طلبوا منك طرد ضعفاء المؤمنين من مجلسك؛ فقلوبهم في غفلة عن ذكر الله وقد شغلتهم الدُّ

ين والعبادة  ِ
بَعَ هَواهُ الد 

ه
ات  سار بأمر هواه وترك أمر الله  وَ

ا
رُطا

ُ
مْرُهُ ف

َ
 أ
َ
رُط: الظلم والاعتداء  وَكان

ُ
الف

نيا ولا الآخرة.أي؛ وكان أمره في جميع أعماله هلا ا لا ينتفع به في الدُّ ا ودمارا
ا
 ك

                                                           
 (.3/362)3668رواه أبو داود من طريق من طريق أبي سعيد الخدري، ك: العلم، ب: القصاص ، ر:  15



 

 

52 

وبعدما أمر الله تعالى رسوله الكريم ألا يلتفت إلى قول أولئك الذين طلبوا منه طرد فقراء المؤمنين 

مْ ليؤمنوا به، أمره أن يقول لهم ولغيرهم على طريق التهديد والوعيد 
ُ
ك ِ
حَقُّ مِنْ رَب 

ْ
لِ ال

ُ
د  وَق قل يا محمه

غه دون هوادة ك الغافلين إنه الحقه قد ظهر وبان بتوضيح من الرهحمنلأولئ ِ
 
ك مبل

ه
مِنْ ، وإن

ْ
يُؤ

ْ
ل
َ
مَنْ شاءَ ف

َ
ف

رْ 
ُ
ف
ْ
يَك

ْ
ل
َ
ِ المذكور أو بالنبي ِ  وَمَنْ شاءَ ف

أو بالقرآن وإن شئتم فاكفروا، وإنه إيمانهم  إن شئتم فآمنوا بالحق 

 بِهِمْ حقيقته وعيدٌ وإنذارٌ وكفرهم موكولٌ إلى أنفسهم؛ فالآية أمرٌ 
َ
حاط

َ
 أ
ا
 نارا

َ
ين الِمِ

ه
دْنا لِلظ

َ
عْت

َ
ا أ

ه
إِن

ها
ُ
 يحيط بهم سورها إحاطة  سُرادِق

ا
 شديدة

ا
ا حامية ِ نارا

أنا للكافرين الذين أنفوا من قبول الحق  إنا هيه

بٌ، سطاط، أي الخيمة، وهو لفظ فارس يٌّ معره
ُ
: هو الف

ُ
رادِق وار بالمعصم. والسُّ ِ

ه به ما يحيط بهم  الس  شب 

رف، فإثباته لدار العذاب 
ه
رادق يكون في بيوت أهل الت ارِ، وشأن السُّ ارُ بالده

ه
هت الن ِ

ب 
ُ
ارِ؛ إذ ش

ه
من لهب الن

 
ٌ
ة مِيه

ُّ
وُجُوهَ استعارة تهك

ْ
وِي ال

ْ
هْلِ يَش

ُ ْ
الم

َ
وا بِماءٍ ك

ُ
وا يُغاث

ُ
غِيث

َ
 يَسْت

ْ
هْلُ: عكر الزيت، أو الش يء المذاب  وَإِن

ُ ْ
الم

ة العطش أغثناهم بماء شديد  حاس والرهصاص ونحوه. أي؛ وإن طلبوا الإنقاذ من شده
ُّ
من المعادن كالن

ِه إذا قرُب منها 
ة حر  حاس المذاب يشوي وجوههم من شده

ُّ
 الحرارة كالن

ا
قا

َ
ف
َ
 مُرْت

ْ
رابُ وَساءَت

ه
سَ الش

ْ
 بِئ

راب ا
ه
 يرتفقون به. وإطلاق المرتفق ساء ذلك الش

ا
 ومقيلا

ا
كأ

ه
 ومُت

ا
م منزلا

ه
بُح، وما أسوأ جهن

َ
لذي يغاثون به وق

مٌ. 
ُّ
ار تهك

ه
 الذي من شأنه أن يكون مكان استراحة على الن

 الجنة عقبى المؤمنين العاملين .29

 
َ
جْرَ مَنْ أ

َ
ضِيعُ أ

ُ
ا لا ن

ه
الِحاتِ إِن وا الصه

ُ
وا وَعَمِل

ُ
ذِينَ آمَن

ه
 )إِنه ال

ا
 عَدْنٍ 30حْسَنَ عَمَلا

ُ
ات

ه
هُمْ جَن

َ
ولئِكَ ل

ُ
( أ

دُسٍ وَ 
ْ
 مِنْ سُن

ا
ضْرا

ُ
 خ

ا
 ثِيابا

َ
بَسُون

ْ
هَبٍ وَيَل

َ
ساوِرَ مِنْ ذ

َ
 فِيها مِنْ أ

َ
وْن

ه
هارُ يُحَل نْ

َ ْ
حْتِهِمُ الأ

َ
جْرِي مِنْ ت

َ
 ت

َ
كِئِين

ه
بْرَقٍ مُت

َ
إِسْت

 
ْ
ت

َ
وابُ وَحَسُن

ه
رائِكِ نِعْمَ الث

َ ْ
ى الأ

َ
 )فِيها عَل

ا
قا

َ
ف
َ
 (31مُرْت

ه لهم من أجرٍ  ا ذكر الله تعالى حال الأشقياء من عباده أتبعه بحال السعداء يوم القيامة وما أعده
ه
لم

افرٍ،  وهذا  ا على عادة القرآن في إتباع الوعيد بالوعْدِ والترهيب بالترغيب و وا جَرْيا
ُ
وا وَعَمِل

ُ
ذِينَ آمَن

ه
إِنه ال

 
ُ
ا لا ن

ه
الِحاتِ إِن  الصه

ا
حْسَنَ عَمَلا

َ
جْرَ مَنْ أ

َ
إنه الذين آمنوا وأخلصوا عملهم لله فإنه الله لن يضيع  ضِيعُ أ

عيم 
ه
يه، فقد أعده لهم من الن ِ

م 
َ
 عَدْنٍ عملهم وأجرهم بل يزيده ويُن

ُ
ات

ه
هُمْ جَن

َ
ولئِكَ ل

ُ
ات  أ

ه
إنه هؤلاء لهم جن

ه واستقرارٍ إقامةٍ  نْ
َ ْ
حْتِهِمُ الأ

َ
جْرِي مِنْ ت

َ
ة  ارُ ت

ه
 فِيها مِنْ تجري من تحت غرفهم ومنازهم أنهارُ الجن

َ
وْن

ه
يُحَل

هَبٍ 
َ
ساوِرَ مِنْ ذ

َ
ِ أساور من ذهب  أ

ة من الحُلي 
ه
دُسٍ يلبسون في الجن

ْ
 مِنْ سُن

ا
ضْرا

ُ
 خ

ا
 ثِيابا

َ
بَسُون

ْ
وَيَل

بْرَقٍ 
َ
دُسٍ وهو  وَإِسْت

ْ
يابِ وهو ويلبسون في الجنة ألوانا من الحرير، من سُن ِ

 
 من صنف من الث

ما رقه

وْعين 
ه
بٌ، والجمع بين الن بْرَقٍ ما غلظ منه، وهو لفظ روميٌّ معره

َ
بٌ، وَمن إِسْت فظ فارس يٌّ مُعره

ه
يباج، والل ِ

الد 

مه جعله 
 
ون الأخضر لأنه أرفق بالأبصار، ومن ث

ه
 الأعين، واختير الل

ُّ
دلالة على أنه فيها ما تشتهي الأنفس وتلذ



 

 

53 

بات والأشجار الله
ه
رائِكِ  لون الن

َ ْ
ى الأ

َ
 فِيها عَل

َ
كِئِين

ه
ة على سرُرٍ من ذهبٍ مزدانةٍ  مُت

ه
كِئون في الجن

ه
ويت

عيم 
ه
تائرِ الجميلةِ، وفي هذا دليل على منتهى الرهاحة والن  بالسه

ا
قا

َ
ف
َ
 مُرْت

ْ
ت

َ
وابُ وَحَسُن

ه
نعم جزاء  نِعْمَ الث

 من
ُ
ة
ه
ت الجن

َ
قين وحسُن

ه
 لأهلها.المت

ا
 ومقيلا

ا
 زلا

 فضل الله على صاحب الجنتين وكفرانه بنعم الله تعالى .30

 َنا بَيْن
ْ
لٍ وَجَعَل

ْ
خ
َ
ناهُما بِن

ْ
ف
َ
عْنابٍ وَحَف

َ
يْنِ مِنْ أ

َ
ت
ه
حَدِهِما جَن

َ
نا لِأ

ْ
يْنِ جَعَل

َ
 رَجُل

ا
لا
َ
هُمْ مَث

َ
 )وَاضْرِبْ ل

ا
رْعا

َ
( 32هُما ز

 
َ
ها وَل

َ
ل
ُ
ك
ُ
 أ

ْ
ت

َ
يْنِ آت

َ
ت
ه
جَن

ْ
ا ال

َ
ت
ْ
 )كِل

ا
هَرا

َ
هُما ن

َ
رْنا خِلال جه

َ
 وَف

ا
يْئا

َ
هُ ش

ْ
لِمْ مِن

ْ
ظ
َ
قالَ لِصاحِبِهِ وَهُوَ 33مْ ت

َ
مَرٌ ف

َ
هُ ث

َ
 ل
َ
( وَكان

( 
ا
را

َ
ف
َ
عَزُّ ن

َ
 وَأ

ا
كَ مالا

ْ
رُ مِن

َ
ث
ْ
ك
َ
ا أ

َ
ن
َ
 34يُحاوِرُهُ أ

ا
بَدا

َ
 هذِهِ أ

َ
بِيد

َ
 ت
ْ
ن
َ
نُّ أ

ُ
ظ
َ
سِهِ قالَ ما أ

ْ
ف
َ
هُ وَهُوَ ظالِمٌ لِن

َ
ت
ه
لَ جَن

َ
 ( وَدَخ

(35( 
ا
با
َ
ل
َ
ق
ْ
 مِنْها مُن

ا
يْرا

َ
نه خ جِدَ

َ َ
ي لأ ِ

 إِلى رَب 
ُ
 رُدِدْت

ْ
ئِن

َ
 وَل

ا
 قائِمَة

َ
اعَة نُّ السه

ُ
ظ
َ
 (36( وَما أ

 ِ
ا طلبَ المشركون من النبي  ا من مناظرهم  لـمه  بهم ونفورا

ا
طردَ الفقراء من المسلمين استهانة

ا لشأنهم، أمره الله تعالى بملازمتهم وعدم الا  ِ واحتقارا
ستجابة لمطالبِ المشركين وأعقبَ ذلك بمَثل للغني 

 ِ
 للذل 

ا
ا كيف أنه المال ليس سبيلَ الافتخار والقبولِ عند الله، ولا الفقر سبيلا

ا
ن ِ
الكافر والفقير المؤمنِ مُبَي 

 بطاع
ُ
ا؛ لذا فالمفاخرة ا ويصير الفقير غنيًّ ة الله والهوانِ، كما أنه الحال قد ينقلب فيصبح الغنيُّ فقيرا

هُ  يْنِ وعبادته وحدَ
َ
 رَجُل

ا
لا
َ
هُمْ مَث

َ
ار الذين طلبوا منك طردَ  وَاضْرِبْ ل

ه
ها الرهسول الكريم لأولئك الكف م أيُّ ِ

قد 

حَدِهِما هذا المثلَ لِرَجُلين  ،فقراء المسلمين وضعفائهم الذين يسألون الله كله وقتٍ من مجلسك
َ
نا لِأ

ْ
جَعَل

يْنِ مِنْ 
َ
ت
ه
عْنابٍ جَن

َ
ذيذ. فالرجلان  أ

ه
ى أنواع العنب الل جُلين بستانين مثمرين بشته رَزقنا أحد هذين الره

د لله  ِ
لٍ المضروب بهما المثل أحدهما: كافرٌ مغترٌّ بدنياه، والثاني: مؤمن موح 

ْ
خ
َ
ناهُما بِن

ْ
ف
َ
وأحطنا  وَحَف

تينِ بسياج من النخيل 
ه
 الجن

ا
رْعا

َ
نا بَيْنَهُما ز

ْ
ا، فيحصل من و وَجَعَل في وسط هذين البستانين جعلنا زرعا

 تناسب كله وقت، لا يحتاج مالكها لغيرها 
ٌ
عة ِ

مْ ذلك قوتٌ عظيمٌ وبقولٌ متنو 
َ
ها وَل

َ
ل
ُ
ك
ُ
 أ
ْ
ت

َ
يْنِ آت

َ
ت
ه
جَن

ْ
ا ال

َ
ت
ْ
كِل

 
ا
يْئا

َ
هُ ش

ْ
لِمْ مِن

ْ
ظ
َ
 الجودةِ، ولم  ت

َ
ا بالغ با ِ

ا طي   البستانين أخرج أكله أي: ثمرهُ يانعا
َ

ِ كِلا
ا في كل  تنقِصْ منه شيئا

ا في سائر البساتين  ا معهودا ا من شأنه أن يؤتى به أو شيئا  عامٍ، أو لم تنقص شيئا
ا
هَرا

َ
هُما ن

َ
رْنا خِلال جه

َ
 وَف

هر يسير وسط هاتين الحديقتين، تتفرهع منه جداول تسقي جميع الجوانب؛ ليدومَ شربهما  وجعلنا النه

مَرٌ وبهاؤهما 
َ
هُ ث

َ
 ل
َ
وكان لهذا الرهجل الذي رزقناه هاتين الحديقتين أنواعٌ أخرى من المال غير هاتين  وَكان

مُر
ُّ
مُر( والث

ُ
جارة وتنمية ثمار الأرض؛  وقرأ الجمهور)ث ِ

 
قود التي كان يجنيها من الت

ُّ
تين؛ أي الن

ه
بضم  -الجن

اتِ -الثاء والميم 
ه
قدين والأنعام والجن

ه
مَر( وهي الثمار : المالُ الكثيرُ المختلف من الن

َ
والمزارعِ، وقرأ حفص )ث

 التي تخرج من الأشجار 
ا
را

َ
ف
َ
عَزُّ ن

َ
 وَأ

ا
كَ مالا

ْ
رُ مِن

َ
ث
ْ
ك
َ
ا أ

َ
ن
َ
قالَ لِصاحِبِهِ وَهُوَ يُحاوِرُهُ أ

َ
فقال صاحب هاتين  ف

ا عليه: أنا أغنى منك وأشرف ولي من الخدم والأنصار أ اه ومفتخرا  إيه
ا
تين لصاحبه الفقير مجادلا

ه
كثر الجن



 

 

54 

رُ هنا بمعنى: الخدم والحشم والولد والأعوان الذين يدافعون عنه 
َ
ف
ه
هُ وَهُوَ ظالِمٌ منك؛ فالن

َ
ت
ه
لَ جَن

َ
وَدَخ

سِهِ 
ْ
ف
َ
مر والخيرات الموجودة فيها،  لِن

 
ا على صاحبه أنواع الث ودخل حديقته وهو يطوف فيها مستعرضا

بٌ بالبعث بَطِرٌ بنعمة الله عليه وهو معجبٌ بنفسه مزهوٌّ بها. "ظالم لنفسه": مشركٌ مك ِ
 
نُّ ذ

ُ
ظ
َ
قالَ ما أ

 
ا
بَدا

َ
 هذِهِ أ

َ
بِيد

َ
 ت
ْ
ن
َ
ا ما أ ، ولا يمكن أن تنتقِضَ ولا أن تضمحله ، قال لا أعتقد أنه هذه الحديقة ستفنى يوما

جَرِ 
ه
ةٍ وثباتٍ للش ة من قوه

ه
نُّ السه وهذا اغترارٌ منه بغناه واغترارٌ بما لتلك الجن

ُ
ظ
َ
 وَما أ

ا
 قائِمَة

َ
ولا أعتقد  اعَة

نيا تِه؛ بل وفناءَ الدُّ
ه
. فقد أنكر فناء جن

ٌ
ها المؤمن وعند غيرك حاصلة  المعهودة عندك أيُّ

َ
والبعث  أنه القيامة

 
ا
با
َ
ل
َ
ق
ْ
 مِنْها مُن

ا
يْرا

َ
نه خ

َ
جِد

َ َ
ي لأ ِ

 إِلى رَب 
ُ
 رُدِدْت

ْ
ئِن

َ
ا إن كان في ذلك فناءٌ  وَل ا: أمه ما ِ

 
 قال لصاحبه متهك

ٌ
نيا وبعث للدُّ

قدير كما تزعم–ونشورٌ 
ه
ا على سبيل الت أفضلَ؛  -فرضا ا من هاتين الحديقتين و فإنه الله سيعطيني خيرا

ه سيكرمني في الآخرة؛ لكرامتي عنده 
ه
نيا فإن فعاقبتي وما ينتظرني هناك أعظم، وكما أعطاني في الدُّ

ه الغرور الذي يعتري أصحاب الغنى وا
ه
اس ومكانتي لديه. إن

ه
نيا بأنه القِيَم التي يعاملهم بها الن لجاه في الدُّ

 لهم حتى في الملأ الأعلى!.
ا
 في دنياهم ستبقى محفوظة

 حوار بين الفقير التقي والغني المستكبر .31

 مه
ُ
ةٍ ث

َ
ف
ْ
ط
ُ
مه مِنْ ن

ُ
رابٍ ث

ُ
كَ مِنْ ت

َ
ق
َ
ل
َ
ذِي خ

ه
 بِال

َ
رْت

َ
ف
َ
ك
َ
هُ صاحِبُهُ وَهُوَ يُحاوِرُهُ أ

َ
 )قالَ ل

ا
اكَ رَجُلا ا هُوَ 37سَوه

ه
( لكِن

( 
ا
حَدا

َ
ي أ ِ

رِكُ بِرَب 
ْ
ش

ُ
ي وَلا أ ِ

 رَب 
ُ له 38اللَّه

َ
ق
َ
ا أ

َ
ن
َ
رَنِ أ

َ
 ت
ْ
ِ إِن

 بِاللَّه
ه
 إِلا

َ
ة وه

ُ
ُ لا ق  ما شاءَ اللَّه

َ
ت

ْ
ل
ُ
كَ ق

َ
ت
ه
 جَن

َ
ت

ْ
ل
َ
 دَخ

ْ
وْلا إِذ

َ
( وَل

( 
ا
دا

َ
 وَوَل

ا
كَ مالا

ْ
 39مِن

َ
تِيَنِ خ

ْ
 يُؤ

ْ
ن
َ
ي أ ِ

عَس ى رَب 
َ
صْبِحَ ( ف

ُ
ت
َ
ماءِ ف  مِنَ السه

ا
يْها حُسْبانا

َ
تِكَ وَيُرْسِلَ عَل

ه
 مِنْ جَن

ا
يْرا

( 
ا
قا

َ
ل  زَ

ا
 )40صَعِيدا

ا
با
َ
ل
َ
هُ ط

َ
طِيعَ ل

َ
سْت

َ
نْ ت

َ
ل
َ
 ف
ا
وْرا

َ
ها غ

ُ
وْ يُصْبِحَ ماؤ

َ
 (41( أ

ه معتزٌّ بما هو أغنى 
ه
وأبقى، معتزٌّ بإيمانه هنا يأتي دور الرهجل المؤمن الفقير الذي لا مال له ولا نفر، بيْدَ أن

 
َ
ره وينذِرُه عاقبة ِ

 
ِقاب، فهو يجيب صاحبه البَطِر المغرور ويذك

وعقيدته، معتزٌّ بالله الذي خضعت له الر 

مَر 
ه
تين والث

ه
ه ما هو خيرٌ من الجن ِ

ا عند رب  هُ صاحِبُهُ وَهُوَ يُحاوِرُهُ الكبر راجيا
َ
قال الرهجل الآخر  قالَ ل

ِ بنف
ا لصاحبه المغتر 

ا
ا له وواعظ مه سه وبماله، وهو يجادله ويراجعه زاجرا

ُ
رابٍ ث

ُ
كَ مِنْ ت

َ
ق
َ
ل
َ
ذِي خ

ه
 بِال

َ
رْت

َ
ف
َ
ك
َ
أ

 
ا
اكَ رَجُلا مه سَوه

ُ
ةٍ ث

َ
ف
ْ
ط
ُ
رك  مِنْ ن ٍ ثم عدلك وصيه

هل جحدت الله الذي خلق أصلك من ترابٍ ثم من مني 

ا كاملَ الرجولة!؟. والغرض من الاستفهام هنا ا ا سويًّ
ا
قريع فهو يذكره بمنشئه المهين من إنسان

ه
وبيخ والت

ه
لت

 ماءٍ وطينٍ، 
ا
حَدا

َ
ي أ ِ

رِكُ بِرَب 
ْ
ش

ُ
ي وَلا أ ِ

 رَب 
ُ ا هُوَ اللَّه

ه
ا، فهو  لكِن

ا
خذ له شريك

ه
لكن أنا أؤمن بوجود خالقي ولا أت

ُ المعبود وحده لا شريك له  ما شاءَ اللَّه
َ
ت

ْ
ل
ُ
كَ ق

َ
ت
ه
 جَن

َ
ت

ْ
ل
َ
 دَخ

ْ
وْلا إِذ

َ
  وَل

ُ
ِ لا ق

 بِاللَّه
ه
 إِلا

َ
ة هُه إلى الأدب  وه ِ

ه يوج 
ه
ثم إن

 قلت عند دخول حديقتك وإعجابك بما فيها من خيراتٍ، هذا من فضل 
ه
: هلا

ا
ِ المنعِم قائلا

الواجب في حق 

ة 
ه
الله، فما شاء الله كان وما لم يشأ لم يكن ولا قدرة لنا على طاعته إلا بتوفيقٍ منه ومعونةٍ؛ فإنه تلك الجن



 

 

55 

ولهذا قال . ن مشيئة الله ولا قوة لك على إنشائها إلا بقدرة من الله، فاعترف بعجزك وبأن القدرة للهم

لف  بهذه 16بعض السه
ا
، عملا ِ

 بِاللَّه
ه

 إِلا
َ
ة وه

ُ
، لا ق ُ : من أعجبه ش يء من حاله أو ماله أو ولده، فليقل: ما شاءَ اللَّه

: )ما أنعم قال: قال رسول الله  الآية، وفي الحديث المرفوع الذي أخرجه الحافظ أبو يعلى عن أنس 

 ُ  من أهلٍ أو مالٍ أو ولدٍ فيقول: ما شاءَ اللَّه
ا
، فيرى فيه آفة، دون الموت(الله على عبد نعمة ِ

 بِاللَّه
ه

 إِلا
َ
ة وه

ُ
. 17، لا ق

ا للعين   يقال ذلك عند رؤية ما يعجبه في نفسه أو فيما لغيره دفعا
ا
دا

َ
 وَوَل

ا
كَ مالا

ْ
له مِن

َ
ق
َ
ا أ

َ
ن
َ
رَنِ أ

َ
 ت
ْ
قال  إِن

ا إن كنت تراني أفقر منك وتعتز عليه بكثرة مالك وو  نيا الفانية الرهجل المؤمن للكافر، أمه لدك في هذه الدُّ

 َتِك
ه
 مِنْ جَن

ا
يْرا

َ
تِيَنِ خ

ْ
 يُؤ

ْ
ن
َ
ي أ ِ

عَس ى رَب 
َ
ع من صنع الله تعالى  ف

ه
ي أتوق ِ

 
الجملة جواب الشرط، أي؛ فإن

تك، ويسلبَ نعمتك التي ظننت 
ه
 أفضل من جن

ا
ة
ه
ا على عقبٍ، فيرزقني جن وإحسانه أن يقلب وضعك رأسا

ها لا تبيد ولا تفنى بأ ماءِ ن أنه  مِنَ السه
ا
يْها حُسْبانا

َ
ماء كصواعق  وَيُرْسِلَ عَل ا من السه يرسل عليها عذابا

اعقة  رها؛ فالحسبان اسم جمع حُسبانة وهي الصه ِ
صْبِحَ تجتاحها أو مطرٍ شديدٍ يقلع زرعها ويدم 

ُ
ت
َ
ف

 
ا
قا

َ
ل  زَ

ا
ل بذلك إلى أرض ملساءَ جرداءَ لا نبات فيها ولا شجر، صَعِيدا قُ: مصدر زلقت الرِجْل،  فتتحوه

َ
ل والزه

ت على الأرض فلم تستقر، ووصفت الأرض بذلك للمبالغة 
ه
 إذا اضطربت وزل

ا
وْرا

َ
ها غ

ُ
وْ يُصْبِحَ ماؤ

َ
أو  أ

 يختفي ماؤها ويغور في الأرض فيتلف كل ما فيها من نباتٍ وشجرٍ، حينها 
ا
با
َ
ل
َ
هُ ط

َ
طِيعَ ل

َ
سْت

َ
نْ ت

َ
ل
َ
لن  ف

ه.تستطيع طلبه وإدراكه فض ِ
 عن رد 

ا
 لا

 هلاك الجنتين وتحسر وندم .32

 
َ
يْت
َ
ولُ يا ل

ُ
 عَلى عُرُوشِها وَيَق

ٌ
قَ فِيها وَهِيَ خاوِيَة

َ
ف
ْ
ن
َ
يْهِ عَلى ما أ

ه
ف
َ
بُ ك ِ

 
ل
َ
صْبَحَ يُق

َ
أ
َ
مَرِهِ ف

َ
 بِث

َ
حِيط

ُ
رِكْ وَأ

ْ
ش

ُ
مْ أ

َ
نِي ل

( 
ا
حَدا

َ
ي أ ِ

هُ مِنْ دُونِ 42بِرَب 
َ
صُرُون

ْ
 يَن

ٌ
ة
َ
هُ فِئ

َ
نْ ل

ُ
ك
َ
مْ ت

َ
 )( وَل

ا
صِرا

َ
ت
ْ
 مُن

َ
ِ وَما كان

ِ هُوَ 43اللَّه
حَق 

ْ
ِ ال

 لِلَّه
ُ
وَلايَة

ْ
( هُنالِكَ ال

( 
ا
با

ْ
يْرٌ عُق

َ
 وَخ

ا
وابا

َ
يْرٌ ث

َ
 (44خ

قُ المفاجأة المدهشة بأن يقعَ 
ه
ِ بماله وولده، عندها تتحق

هنا تنتهي محاورة الرهجُل المؤمن للكافر المزهو 

عيم عن
ه
مار  رجاء الرهجل المؤمن بزوال الن ماء والازدهار إلى مشهدِ الده

ه
ل مشهد الن الرهجل الكافر فيتحوه

دم والاستغفار 
ه
مَرِهِ والبَوار وينقلب موقف البطر والاستكبار إلى موقف الن

َ
 بِث

َ
حِيط

ُ
مار  وَأ وحله الده

ةِ واستولى الخراب على الزروع والثمار جميعها  ة بالكليه
ه
ِ وهلكت الجن

 
ل
َ
صْبَحَ يُق

َ
أ
َ
قَ ف

َ
ف
ْ
ن
َ
يْهِ عَلى ما أ

ه
ف
َ
بُ ك

ا على الأموال التي أنفقها فيها  فِيها را ِ
ب يديه ويضرب إحداهما على الأخرى متحس  ِ

 
ا يقل فأصبح نادما

ادم يضرب بيمينه على شماله 
ه
دم؛ لأنه الن

ه
رِ والن حسُّ

ه
يْن كناية عن الت

ه
ليبُ الكف

ْ
ق
َ
ائع عليها؛ فت وجهده الضه

                                                           
 .254، ص15وهبة الزحيلي، التفسير المنير، ج 16
 4261، رقم: 301، ص4سليمان بن أحمد الطبراني، المعجم الأوسط، ج 17



 

 

56 

 َع 
ٌ
، سقوفها قد سقطت.  لى عُرُوشِهاوَهِيَ خاوِيَة

ٌ
مة

ه
 محط

ٌ
مة

ه
ة أمام ناظريه خرابٌ يبابٌ، مهش

ه
والجن

جر يعمد عليه 
ه
قف أو هي ما يجعل للش  فالعروش هي السُّ

ا
حَدا

َ
ي أ ِ

رِكْ بِرَب 
ْ
ش

ُ
مْ أ

َ
نِي ل

َ
يْت
َ
ولُ يا ل

ُ
ة  وَيَق من شده

عمة ِ
 
ا، ولم يكفر الن ى لو لم يشرك بالله أحدا دم يتمنه

ه
ِ  الن هُ مِنْ دُونِ اللَّه

َ
صُرُون

ْ
 يَن

ٌ
ة
َ
هُ فِئ

َ
نْ ل

ُ
ك
َ
مْ ت

َ
ولم يكن  وَل

 تنصره وتدفع عنه البلاء، فإنه الله القادر على نصره وحده 
ٌ
 له جماعة

ا
صِرا

َ
ت
ْ
 مُن

َ
وما كان هو  وَما كان

ته عن انتقام الله تعالى، فلم ينفعه بذلك مالٌ ولا بنون لا  ا بقوه ا على دفعه ممتنعا  ولا ولدٌ  قادرا
ٌ
عشيرة

 ِ
حَق 

ْ
ِ ال

 لِلَّه
ُ
وَلايَة

ْ
اصر أولياءَه لا هُنالِكَ ال

ه
صْرة لله وحده، فهو الوليُّ الحقُّ الن

ُّ
؛ هنالك في ذلك المقام الن

 أحد غيره 
ا
با

ْ
يْرٌ عُق

َ
 وَخ

ا
وابا

َ
يْرٌ ث

َ
ه أفضل عاقبة في  هُوَ خ

ه
نيا، كما أن فالله هو خيرٌ جزاءا لمن آمن به في الدُّ

نيا. ار الدُّ ا فقدوه في الده ا ممه ِضهم خيرا
ار الآخرة لمن اعتمد عليه ورجاه؛ فيعو   الده

 مثل الحياة الدنيا .33

 ِمَاء اهُ مِنَ السه
َ
ن
ْ
زَل
ْ
ن
َ
مَاءٍ أ

َ
يَا ك

ْ
ن حَيَاةِ الدُّ

ْ
لَ ال

َ
هُمْ مَث

َ
ا وَاضْرِبْ ل صْبَحَ هَشِيما

َ
أ
َ
رْضِ ف

َ ْ
 الأ

ُ
بَات

َ
 بِهِ ن

َ
ط

َ
ل
َ
ت
ْ
اخ

َ
 ف

ا ) دِرا
َ
ت
ْ
يْءٍ مُق

َ
ِ ش 

ل 
ُ
ى ك

َ
ُ عَل  اللَّه

َ
ان

َ
يَاحُ وَك ِ

رُوهُ الر 
ْ
ذ
َ
  (45ت

ُ
الِحَات  الصه

ُ
بَاقِيَات

ْ
يَا وَال

ْ
ن حَيَاةِ الدُّ

ْ
 ال

ُ
ة
َ
 زِين

َ
ون

ُ
بَن
ْ
الُ وَال

َ ْ
الم

مَ 
َ
يْرٌ أ

َ
ا وَخ ابا وَ

َ
كَ ث ِ

 رَب 
دَ
ْ
يْرٌ عِن

َ
 )خ

ا
  (46لا

في سياق ذكر أصحاب الكهف وتضحياتهم من أجل الإيمان والتوحيد، وذكر الأخوين صاحبي الجنة 

هُمْ جاءت الآية 
َ
يَااذكر للناس عامة يا محمد وللمشركين خاصة  وَاضْرِبْ ل

ْ
ن حَيَاةِ الدُّ

ْ
لَ ال

َ
أي ما   مَث

مَاءِ وزوال زينتها حالة كونها  تشبهه الدنيا القريبة التي اغتروا بهاـ في سرعة انقضائها اهُ مِنَ السه
َ
ن
ْ
زَل
ْ
ن
َ
مَاءٍ أ

َ
ك

رْضِ 
َ ْ
 الأ

ُ
بَات

َ
 بِهِ ن

َ
ط

َ
ل
َ
ت
ْ
اخ

َ
بفعل نزول الماء على الأرض اختلط النبات ببعضه لشدة كثافته وازدهاره  ف

يَاحُ والتفاف بعضه ببعض  ِ
رُوهُ الر 

ْ
ذ
َ
ا ت صْبَحَ هَشِيما

َ
أ
َ
"بعد مدة"  وقبله كلام محذوف تقديره؛ فصار  ف

بهت الدنيا بحال النبات حين 
ُ
ِه الرياح وتفرقه في الهواء؛ فقد ش

ا؛ تطير  ا مهشوما محَطما ا؛ أي يابسا هشيما

ا كملاحظتهم زوال  هت الدنيا بالنبات لأن الناس لا يلحظون زوال الدنيا تدريجيًّ ب 
ُ
ييبس وتذروه الرياح؛ وش

حال سيئة. ولقد عُرض هذا المشهد في ثلاث جمل النبات؛ ووجه الشبه هو التحول من حال حسنة إلى 

اقصيرة ليُلقيَ في النفس ظل الفناء  دِرا
َ
ت
ْ
يْءٍ مُق

َ
ِ ش 

ل 
ُ
ى ك

َ
ُ عَل  اللَّه

َ
ان

َ
إن الله كامل القدرة على خلق الأشياء  وَك

وأضدادها وترتيب أسباب الفناء على أسباب البقاء؛ وختمت الآية ببيان عموم قدرة الله  وهو تذييل 

ب لما سبق من بيان عظيم قدرة الله في قصة أصحاب الكهف وصاحب الجنتين والمثل المضروب مناس

 للدنيا.

يَا
ْ
ن حَيَاةِ الدُّ

ْ
 ال

ُ
ة
َ
 زِين

َ
ون

ُ
بَن
ْ
الُ وَال

َ ْ
الإنسان في الدنيا يتزين بالمال والبنين ويفتخر بهما؛ كما فعل  الم

م المال على الولد لأنه زينة حتى مع غياب الأولاد وهم مع الفقر ليسوا زينة مع  صاحب الجنتين؛ وقد قده



 

 

57 

ا
ه
 المؤمنين بأن ما عليه الكف

ُ
ريد بها موعظة

ُ
مون في السلامة على الأموال؛ والآية اعتراض أ ر من أنهم مُقده

عمِ  والزينة آيلٌ إلى الزوال والفناء؛ ذلك كقول الله تعالى:  ِ
 
بِلادِ مَتاعٌ الن

ْ
رُوا فِي ال

َ
ف
َ
ذِينَ ك

ه
بُ ال

ُّ
ل
َ
ق
َ
كَ ت

ه
ن ره
ُ
 يَغ

َ
لا

لِيلٌ 
َ
[ ولا يُنهى عن الزينة بهما لكن ليس لهما قيمة لذاتهما ولا يوزن بهما الإنسان في 196]آل عمرَان:  ق

 وَا ميزان الخلود
ُ
الِحَات  الصه

ُ
بَاقِيَات

ْ
الأعمال الصالحة باقية غير فانية لبقاء ثمرتها إلى أبد الآبدين؛  ل

وهذا تأكيد موجَزٌ لزوال الدنيا ببقاء غيرها، والباقيات الصالحات هي كلُّ عمل خيرٍ يبقى للآخرة؛ وهي 

لجلسائه:  قال»ا، الأعمال الدائمة الثواب كالصلاة والصوم والحج وطلب العلم والتعليم ونحوه

؟ قال تكم( قالوا: أحضر عدوٌّ
ه
تكم من النار قولوا: "سبحان الله والحمد لله ولا إله إلا الله  :)خذوا جُن

ه
)جُن

، وهن  الباقيات 
ُ
بات

 
 وهن  المعق

ُ
هن  المقدمات

 
ِ العظيم" فإن

 بالله العلي 
 
ة إلا والله أكبر ولا حول ولا قو 

يْرٌ  19« 18 الصالحات(
َ
كَ خ ِ

 رَب 
َ
د
ْ
هي خير في حكم الله وفي الآخرة من المال والبنين وسائر منافع الدنيا  عِن

 
ا

مَلا
َ
يْرٌ أ

َ
ا وَخ ابا وَ

َ
قِ المنفعة له في الدنيا والآخرة  ث

ُّ
ا؛ وهي أفضل ما يأمله الإنسان عند الله من تحق أجرا

 تصحيحا لقِيمٍ بميزان 
ُ
ا من صادق الوعد. هكذا فقد جاءت الآيات العقيدة؛ بتوجيهٍ من الله للرسول وعدا

   لِ الحياة الدنيا، ثم
َ
هم يريدون وجهه، وبإيحاءِ قصة الجنتين، و بمَث أن يصبر نفسه مع الذين يدعون رب 

 تقريرٍ لقيمٍ في الحياة وما بعدها.

 مشاهد من يوم القيامة .34

 
ا
ة
َ
رْضَ بَارِز

َ ْ
رَى الأ

َ
جِبَالَ وَت

ْ
رُ ال ِ

سَي 
ُ
ا )وَيَوْمَ ن حَدا

َ
ادِرْ مِنْهُمْ أ

َ
غ
ُ
مْ ن

َ
ل
َ
اهُمْ ف

َ
رْن

َ
ا 47وَحَش

ًّ
كَ صَف ِ

ى رَب 
َ
( وَعُرِضُوا عَل

ا ) مْ مَوْعِدا
ُ
ك
َ
جْعَلَ ل

َ
نْ ن

ه
ل
َ
مْ أ

ُ
عَمْت َ

ةٍ بَلْ ز لَ مَره وه
َ
مْ أ

ُ
اك

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
مَا خ

َ
ا ك

َ
مُون

ُ
ت
ْ
دْ جِئ

َ
ق
َ
 48ل

َ
جْرِمِين

ُ ْ
رَى الم

َ
ت
َ
ابُ ف

َ
كِت

ْ
( وَوُضِعَ ال

 مِمه 
َ
فِقِين

ْ
حْصَاهَا وَوَجَ مُش

َ
 أ

ه
 إِلا

ا
بِيرَة

َ
 ك

َ
 وَلا

ا
ادِرُ صَغِيرَة

َ
 يُغ

َ
ابِ لا

َ
كِت

ْ
ا ال

َ
ا مَالِ هَذ

َ
ن
َ
ت
َ
 يَا وَيْل

َ
ون

ُ
ول

ُ
دُوا مَا ا فِيهِ وَيَق

ا ) حَدا
َ
كَ أ لِمُ رَبُّ

ْ
 يَظ

َ
ا وَلا وا حَاضِرا

ُ
    (49عَمِل

  َجِبَال
ْ
رُ ال ِ

سَي 
ُ
نقل الجبال من مواضعها بفعل زلزال عظيم بعد أن تكون  وَيَوْمَ ن

ُ
في يوم القيامة ت

 كالصوف المفتول؛ مثل قوله تعالى: 
ْ
رَت ِ

جِبالُ سُي 
ْ
ا ال

َ
 [ 3]التكوير:  وَإِذ

ا
ة
َ
رْضَ بَارِز

َ ْ
رَى الأ

َ
أي ظاهرة  وَت

لعت عارية من كل ما كان يسترُها أو يستر بعضها من جبالٍ أو بِحارٍ أو نباتٍ أو إن
ُ
سٍ أو حيوانٍ؛ فقد ق

 
ُ
 والنبات

ُ
رت البحارُ وفني الإنسُ والحيوان ِ

اهُمْ الجبالُ وسُج 
َ
رْن

َ
إلى موقف الحساب؛ وجاء  وَحَش

قِ وقوعه 
ُّ
ابصيغة الماض ي لتحَق حَدا

َ
ادِرْ مِنْهُمْ أ

َ
غ
ُ
مْ ن

َ
ل
َ
فلم نترك أحدا من الأولين والآخرين المنكرين  ف

 والمقرين به؛ ومنه الغ
َ
عتيدَ الوفاء به. وفي هذا المشهد البعث

ُ
درُ: وهو تركُ المرءِ الوفاءَ بما وعد أو بما ا

                                                           
 .725، ص1: ج1985رواه الحاكم في مستدركه من طريق أبي هريرة، كتاب الدعاء، باب: حديث رافع بن خديج، رقم: 18
 359، ص8امحمد اطفيش، تيسير التفسير، ج 19



 

 

58 

ئُ شيئا، وانكشافِ  ِ
 لا تخب 

ُ
أهوال في الطبيعة من تحر ك الجبال العظيمة، وانكشافِ الأرض بحيث

االقلوب فلا تخفى منها خافية وجمعِ البشرِ فلم يتخلف أحد 
ًّ
كَ صَف ِ

ى رَب 
َ
صطفين لا م وَعُرِضُوا عَل

ه وما 
ُ
ا ليحاسبهم الله ويأمر بحكمه فيهم؛ وعَرْضُ الش يء: يعني إحضارَه ليُرى حال يحجبُ أحدٌ منهم أحدا

ضيف 
ُ
ا للرعبِ في قلوبهم؛ وقد أ  لا يخفى منهم أحدٌ إيقاعا

ا
يحتاجه، وهذه الحال تؤذن بإحضارهم جُناة

ا لـ"حشرناهم" تنبيها بشأن المض
ا
كَ" خلاف ِ

اف وانتصارِه وقد كذبوا بالبعث من قبلُ، عرضُهم إلى "رب 

 وعرضهم على الله هنا مستعار لإحضارهم حيث يعلمون أنهم سيتلقون ما يأمر الله به في شأنهم. 

 ا
َ
مُون

ُ
ت
ْ
دْ جِئ

َ
ق
َ
حضرتم إلى مكانٍ لا حكم فيه لغيرنا؛ بعد أن كنتم في غيابٍ بالموت؛ والخطابُ للكفار  ل

اع والتوبيخ؛ وهُم المعروضون؛ فـمن جانب الله على وجه التقري
َ
مُون

ُ
ت
ْ
دْ جِئ

َ
ق
َ
ولٍ  ل

َ
ولٍ لِق

ُ
جملة مَق

ةٍ "وَعُرِضُوا" محذوف تقديره: وقيل لهم لقد جئتمونا ؛ وهي حالٌ ل ـِ لَ مَره وه
َ
مْ أ

ُ
اك

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
مَا خ

َ
حُفاة عراة لا  ك

نْ  لِباس ولا مالَ معكم ولا ولد ولا ناصر 
ه
ل
َ
مْ أ

ُ
عَمْت َ

ابَلْ ز مْ مَوْعِدا
ُ
ك
َ
جْعَلَ ل

َ
أنكم في وقتِ وعدكم الرسول  ن

  بتم؛ والزعمُ: الاعتقاد الخاطئ أو الادعاء الكاذب، والموعد: وقت الوعد بالش يء أو مكانه؛
ه
بالبعث كذ

لُ الكلام إلى الخطاب في والمقصود به البعث بعد الموت؛ وبه يتبين لكم صدق وعد الرسول  . وتحو 

 ُم
ُ
ت
ْ
دْ جِئ

َ
ق
َ
ال مْ مَوْعِدا

ُ
ك
َ
جْعَلَ ل

َ
نْ ن

ه
ل
َ
مْ أ

ُ
عَمْت َ

ةٍ بَلْ ز لَ مَره وه
َ
مْ أ

ُ
اك

َ
ن
ْ
ق
َ
ل
َ
مَا خ

َ
ا ك

َ
ر مشهدَ خطابِ الله  ون قد صو 

 يوم الحساب؛ ثم  عاد إلى وصف ما يحدث 
ا
ا كأنما هو حاضرٌ اللحظة وليس مستقبلا المجرمين وجعله حيًّ

 يومئذٍ.

 ُاب
َ
كِت

ْ
مُه من يمينه إن كان جنس الكتاب ويحو  وَوُضِعَ ال

ه
ٍ منهم كتابُه يتسل

ي كله كتبِ البشر لكل 

ا  ا فِيهِ سعيدا ومن شماله إن كان شقي   مِمه
َ
فِقِين

ْ
 مُش

َ
جْرِمِين

ُ ْ
رَى الم

َ
ت
َ
فترى المجرمين العصاة خائفين  ف

 بعد أن رأوا ما في كتبهم من الجرائم و المعاص ي؛ 
ُ
ا سيحدث امم 

َ
ن
َ
ت
َ
 يَا وَيْل

َ
ون

ُ
ول

ُ
وهي أي "يا هلاكنا"  وَيَق

رونها   ِ
اقب؛ وهم يكر  عِ أسوأ العو ِ

 
ر الخائف المتوق  قولة المتحس 

ا
بِيرَة

َ
 ك

َ
 وَلا

ا
ادِرُ صَغِيرَة

َ
 يُغ

َ
ابِ لا

َ
كِت

ْ
ا ال

َ
مَالِ هَذ

حْصَاهَا
َ
 أ

ه
  إِلا

 
نا وعلنِنا إلا ِ

ما شأن هذا الكتاب لم يترك فعلة صغيرة ولا كبيرة من أفعالنا واعتقادنا وسر 

ها وضبطها  اوأحاط بها وعد  وا حَاضِرا
ُ
اوهي حالهم حين قالوا  وَوَجَدُوا مَا عَمِل

َ
ن
َ
ت
َ
فهم وجدوا   يَا وَيْل

 كله حسنا
ْ
ت

َ
ل
َ
بط

َ
ة العد  وسرعة كله ما عملوا من الذنوب دون نقصانٍ وقد أ

 
تهم؛ فهو كتاب خارقٌ في دق

االعرض   حَدا
َ
كَ أ لِمُ رَبُّ

ْ
 يَظ

َ
اعطفا على  وَلا وا حَاضِرا

ُ
لوا  وَوَجَدُوا مَا عَمِل ه من أعمالهم ولم يُحم 

ُّ
أنه كل

مروا به؛ فالله لا يظلم أحدا بزيادة ما لم يع
ُ
مل في شيئا من غيرها؛ ولقد علموا في الدنيا ما نُهوا عنه وما أ

 من جاء بموجِبٍ لذلك كالشرك 
 
ا لأحد إلا  صالحا

ا
كتابه، أو بتعذيبه بش يء لم يوجد فيه، ولا يُبطل عملا

   .
ا
 بالله أو الإصرار على الكبائر الموبقة؛ فيلقى كلٌّ  عمله جزاءا من الله عادلا



 

 

59 

 تحذير من إبليس وذريته وعدم استجابة الشركاء لمن عبدوهم       .35

 
ْ
 وَإِذ

َ
ت
َ
ف
َ
هِ أ ِ

مْرِ رَب 
َ
سَقَ عَنْ أ

َ
ف
َ
ِ ف

جِن 
ْ
 مِنَ ال

َ
ان

َ
 إِبْلِيسَ ك

ه
سَجَدُوا إِلا

َ
ةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ ف

َ
ئِك

َ
مَلا

ْ
ا لِل

َ
ن
ْ
ل
ُ
هُ ق

َ
ت ِيه
ر 
ُ
هُ وَذ

َ
ون

ُ
خِذ

ه
ت

( 
ا

لا
َ
 بَد

َ
ين الِمِ

ه
سَ لِلظ

ْ
مْ عَدُوٌّ بِئ

ُ
ك
َ
وْلِيَاءَ مِنْ دُونِي وَهُمْ ل

َ
 50أ

ْ
ل
َ
هَدْتُهُمْ خ

ْ
ش

َ
سِهِمْ ( مَا أ

ُ
ف
ْ
ن
َ
قَ أ

ْ
ل
َ
 خ

َ
رْضِ وَلا

َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ قَ السه

ا )  عَضُدا
َ
ين ِ

 
ضِل

ُ ْ
 الم

َ
خِذ

ه
 مُت

ُ
ت

ْ
ن
ُ
هُمْ 51وَمَا ك

َ
جِيبُوا ل

َ
مْ يَسْت

َ
ل
َ
عَوْهُمْ ف

َ
د
َ
مْ ف

ُ
عَمْت َ

ذِينَ ز
ه
ائِيَ ال

َ
رَك

ُ
ادُوا ش

َ
ولُ ن

ُ
( وَيَوْمَ يَق

ا )
ا
ا بَيْنَهُمْ مَوْبِق

َ
ن
ْ
 52وَجَعَل

ُ ْ
ى الم

َ
ا )( وَرَأ

ا
مْ يَجِدُوا عَنْهَا مَصْرِف

َ
اقِعُوهَا وَل هُمْ مُوَ نه

َ
وا أ

ُّ
ن
َ
ظ

َ
ارَ ف

ه
 الن

َ
  (53جْرِمُون

 َةِ اسْجُدُوا لِآدَم
َ
ئِك

َ
مَلا

ْ
ا لِل

َ
ن
ْ
ل
ُ
 ق
ْ
سجود تكريم وتعظيم لا سجود  ؛واذكر إذ أمرنا الملائكة بالسجود لآدم وَإِذ

 مِنَ اعبادة 
َ
ان

َ
 إِبْلِيسَ ك

ه
سَجَدُوا إِلا

َ
هِ ف ِ

مْرِ رَب 
َ
سَقَ عَنْ أ

َ
ف
َ
ِ ف

جِن 
ْ
ه ليس  ل

 
هم باستثناء إبليس؛ إذ إن

ُّ
سجد الملائكة كل

ا إليه بالتبع؛  فلم يمتثل  ها هُ إليهم أمراا موج  من الملائكة بل من الجن؛ لكنه كان مغمورا فيهم؛ فكان الأمرُ الموجه

ه؛ "والفسق" الخروج عن الطاعة؛  ربه
ا  حسدا وكبرياء، وعص ى اللهَ

ا
ك
َ
ويؤيد انتفاءَ كونه من الملائكة أنه لو كان مَل

ا كعصمة الملائكة؛ لكنه عص ى.   لكان معصوما

وكما جاء التذكير بنهاية الدنيا في الآيات السابقة كان التذكير ببدايتها بخلق آدم. والآية تمهيدٌ للتذكير 

ل، وأن اتِباعه هو سبب خسارة بعواقب اتباع الهوى والإعراض عن الصالحات، وأن إبليس هو أساس الضلا

وْلِيَاءَ مِنْ دُونِيالخاسرين يوم القيامة 
َ
هُ أ

َ
ت يه ِ
ر 
ُ
هُ وَذ

َ
ون

ُ
خِذ

ه
ت
َ
ت
َ
ف
َ
خطاب للمشركين  والعصاة المصرين من بني آدم؛  أ

ا وقد امتنع عن السجود لآدم؛ وهذا منه يقتض ي عداوته له  وهو سؤال استنكار لهم كيف يتخذون إبليس وليًّ

هُ" هم أولاده من نسله، وأتباعه من الجن  والإنسولهم، و 
َ
ت ِيه
ر 
ُ
ه لا يُرجى منه خير، "وَذ ِ

؛ حملا على بعصيانه أمرَ رب 

مْ عَدُوٌّ  أو على عموم المجاز  الحقيقة والمجاز 
ُ
ك
َ
طلق على الجمع والمفرد،  وَهُمْ ل

ُ
نيا والآخرة؛ والعدوُّ ت في الد 

اهم من دون الله من كفران نعمه باعهُم إي 
 
 وموالاة أعدائه  ،و ات

ا
لا  بَدَ

َ
ين الِمِ

ه
سَ لِلظ

ْ
قبُحت عبادة إبليس  بِئ

 بعبادة الله فهم مخلوقون غيرُ خالقين 
ا
مَاوَاتِ وذريته بدلا قَ السه

ْ
ل
َ
هَدْتُهُمْ خ

ْ
ش

َ
سِهِمْ مَا أ

ُ
ف
ْ
ن
َ
قَ أ

ْ
ل
َ
 خ

َ
رْضِ وَلا

َ ْ
 وَالأ

 عن أن يكون 
ا
هم خلق بعضٍ فضلا شهد بعضَ

ُ
 السموات والأرض، ولم أ

ُ
أي لم أجعلهم حاضرين يوم خلقت

ا على ذلك؛ و "أنفسهم" أنفس بعضهم بقرينة استحالة شهادة المرءِ خلقَ نفسه  وَمَا أحدُهم لي ظهيرا

 عَضُ 
َ
ين ِ

 
ضِل

ُ ْ
 الم

َ
خِذ

ه
 مُت

ُ
ت

ْ
ن
ُ
اك ون الناس؛ كما قال تعالى:   دا

 
 أي الشياطين الذين يضل

َ
ياطِين

ه
وَإِنه الش

 
َ
ون

ُ
رِك

ْ
ش
ُ َ
مْ لم

ُ
ك
ه
مُوهُمْ إِن

ُ
عْت

َ
ط
َ
 أ
ْ
مْ وَإِن

ُ
وك

ُ
وْلِيائِهِمْ لِيُجادِل

َ
 إِلى أ

َ
يُوحُون

َ
عَام:  ل

ْ
ن
َ ْ
 -وهم أسفه السفهاء-[ 121]الأ

ا؛ و"العضُدُ" العظم بين الكتف والمرفق؛ ويطلق أن يتخذ منهم أعو  -وهو أحكم الحاكمين-لم يكن الله 
ا
ان

ون الناس والله 
 
 على شاكلة عملِ من يُسدي له العون؛ فكيف يُضل

 
عين؛ والمعين لا يعمل إلا

ُ
مجازا على المـ

عا لها  يُفيض عليهم من هدايته؛ وتعالى الله عن اتخاذ المعين؛ إنما قال ذلك مجاراة لأوهام المشركين تتبُّ

سِهِمْ ستئصالها؛ والآية تذييل على من أجل ا
ُ
ف
ْ
ن
َ
قَ أ

ْ
ل
َ
 خ

َ
رْضِ وَلا

َ ْ
مَاوَاتِ وَالأ قَ السه

ْ
ل
َ
هَدْتُهُمْ خ

ْ
ش

َ
 .مَا أ



 

 

60 

 ْم
ُ
عَمْت َ

ذِينَ ز
ه
ائِيَ ال

َ
رَك

ُ
ادُوا ش

َ
ولُ ن

ُ
للكفار بواسطة ملك أو بخلقِ كلام  اللهالقيامة يقول  في يوم وَيَوْمَ يَق

عيتم أنهم شركاء لي في الألوهية، أو بمعنى شفعاء  ا للنصرة والشفاعة الذين اد  يصلُ إليهم  نادوا طلبا

عَوْهُمْ يسعون في غير ما أراد الله؛ وهو دعوى دفع عذابه الموجه للمشركين وهذا الفعل من الإشراك 
َ
د
َ
ف

هُمْ وَ 
َ
جِيبُوا ل

َ
مْ يَسْت

َ
ل
َ
اف

ا
ا بَيْنَهُمْ مَوْبِق

َ
ن
ْ
دعا المشركون شركاءهم ليغيثوهم فلم يستجيبوا لهم؛ فالقرآن  جَعَل

أبطل ألوهية الشركاء بإبطال الانتفاع بها؛ فظهرت بذلك خيبة المشركين ويأسهم من النجاة. و"الموبق" 

فريقين يفصل بينهما  موضع الهلاك؛ ويعني هنا النار، وقيل: هو واد في جنهم، أو "موبقا"  حاجزا بين

والملائكة"  الذين لم يرضوا بأن  "المشركون وأصنامهم" في النار؛ وهي الفاصل؛  والمعبودون "عيس ى

ايُعبدوا من دون الله في الجنة 
ا
مْ يَجِدُوا عَنْهَا مَصْرِف

َ
اقِعُوهَا وَل هُمْ مُوَ نه

َ
وا أ

ُّ
ن
َ
ظ

َ
ارَ ف

ه
 الن

َ
جْرِمُون

ُ ْ
ى الم

َ
المجرمون  وَرَأ

وا النار وعاينوها فعلموا أنهم داخلوها لا محالة؛ وهم في خوف شديد وهلع يتوقعون في كل لحظة شاهد

 أو مصرفا عنها
ا
ا يكون حاضرا مع اليقين بدخوله ولم يجدوا ملجأ

 
إلى غيرها   دخولها؛ وما أشد  العذابَ لم

نها ومجاوزتها فلم يجدوا لإحاطتها بهم من كل  جانب؛ فدخلوها؛ وتقدير الكلام أنهم حاولوا التخلص م

ا. صا
َ
ل
ْ
  عنها مَخ

 مهمة الرسل، وظلم المعرض لنفسه وسنة إهلاك القرى  .36

( 
ا

لا يْءٍ جَدَ
َ

رَ ش 
َ
ث
ْ
ك
َ
 أ
ُ
سَان

ْ
ن ِ
ْ

 الإ
َ
ان

َ
لٍ وَك

َ
ِ مَث

ل 
ُ
اسِ مِنْ ك

ه
رْآنِ لِلن

ُ
ق
ْ
ا ال

َ
ا فِي هَذ

َ
ن
ْ
ف دْ صَره

َ
ق
َ
 54وَل

ْ
ن
َ
اسَ أ

ه
عَ الن

َ
( وَمَا مَن

 
ْ
وا إِذ

ُ
مِن

ْ
بُ يُؤ

ُ
ابُ ق

َ
عَذ

ْ
تِيَهُمُ ال

ْ
وْ يَأ

َ
 أ
َ
لِين وه

َ ْ
 الأ

ُ
ة
ه
تِيَهُمْ سُن

ْ
أ
َ
 ت
ْ
ن
َ
 أ

ه
هُمْ إِلا فِرُوا رَبه

ْ
غ
َ
ى وَيَسْت هُدَ

ْ
 )جَاءَهُمُ ال

ا
رْسِلُ 55لا

ُ
( وَمَا ن

بَاطِلِ لِيُدْحِضُوا 
ْ
رُوا بِال

َ
ف
َ
ذِينَ ك

ه
ذِرِينَ وَيُجَادِلُ ال

ْ
رِينَ وَمُن ِ

 
 مُبَش

ه
 إِلا

َ
رْسَلِين

ُ ْ
ذِرُوا الم

ْ
ن
ُ
وا آيَاتِي وَمَا أ

ُ
ذ
َ
خ
ه
ات حَقه وَ

ْ
بِهِ ال

ا )  56هُزُوا
ُ
ى ق

َ
ا عَل

َ
ن
ْ
ا جَعَل

ه
اهُ إِن  يَدَ

ْ
مَت ده

َ
يَ مَا ق س ِ

َ
عْرَضَ عَنْهَا وَن

َ
أ
َ
هِ ف ِ

رَ بِآيَاتِ رَب  ِ
 
ك
ُ
نْ ذ مُ مِمه

َ
ل
ْ
ظ
َ
 ( وَمَنْ أ

ا
ة
ه
كِن

َ
وبِهِمْ أ

ُ
ل

 
ْ
ا وَإِن را

ْ
انِهِمْ وَق

َ
هُوهُ وَفِي آذ

َ
ق
ْ
 يَف

ْ
ن
َ
ا )أ بَدا

َ
ا أ

ا
دُوا إِذ

َ
نْ يَهْت

َ
ل
َ
ى ف هُدَ

ْ
ى ال

َ
دْعُهُمْ إِل

َ
وْ 57 ت

َ
حْمَةِ ل و الره

ُ
ورُ ذ

ُ
ف
َ
غ
ْ
كَ ال ( وَرَبُّ

( 
ا

نْ يَجِدُوا مِنْ دُونِهِ مَوْئِلا
َ
هُمْ مَوْعِدٌ ل

َ
ابَ بَلْ ل

َ
عَذ

ْ
هُمُ ال

َ
لَ ل عَجه

َ
سَبُوا ل

َ
هُمْ بِمَا ك

ُ
اخِذ

َ
رَى 58يُؤ

ُ
ق
ْ
كَ ال

ْ
( وَتِل

ا
َ
ن
ْ
ك
َ
هْل

َ
ا )أ هْلِكِهِمْ مَوْعِدا

َ
ا لِم

َ
ن
ْ
مُوا وَجَعَل

َ
ل
َ
ا ظ

ه َ
   (59هُمْ لم

  ٍل
َ
ِ مَث

ل 
ُ
اسِ مِنْ ك

ه
رْآنِ لِلن

ُ
ق
ْ
ا ال

َ
ا فِي هَذ

َ
ن
ْ
ف دْ صَره

َ
ق
َ
عنا في هذا الكتاب المقروء وَل ا ونو 

 
ن من  للناس ولقد بي 

ا؛  وفي هذه الآية عودة إلى تذكيرهم بما سبق في قو 
ا
يْكَ مِنْ كِتابِ له: كل  جنسٍ مثلا ثابت

َ
وحِيَ إِل

ُ
لُ مَا أ

ْ
ات وَ

كَ  ِ
هْف:  رَب 

َ
ك
ْ
رْ  [، و27]ال

ُ
ف
ْ
يَك

ْ
ل
َ
مِنْ وَمَنْ شاءَ ف

ْ
يُؤ

ْ
ل
َ
مَنْ شاءَ ف

َ
مْ ف

ُ
ك ِ
حَقُّ مِنْ رَب 

ْ
لِ ال

ُ
هْف:  وَق

َ
ك
ْ
ا 29]ال

ا
[ وعطف

الأمثال المضروبة في القرآن الدنيا  فكان التنبيه لهم في هذه الآية إلى  على ذكر مثل الرجلين ومثل الحياة

 للنجاة
ا
  الذي أعرضوا عنه ولو أنهم صرفوا قلوبهم إليه ولم يجادلوا فيه لكان لهم فرصة

ُ
سَان

ْ
ن ِ
ْ

 الإ
َ
ان

َ
وَك

 
ا

لا يْءٍ جَدَ
َ

رَ ش 
َ
ث
ْ
ك
َ
طبيعته الجدال وهو أكثر الأشياء خصومة؛ والجدال في هذا السياق جدال الإنسان  أ



 

 

61 

 منه المحمود كما في قوله تعال: بالباطل وهو خلقٌ مذموم، وثم  
َ
هُ ة

ْ
وْعُ وَجاءَت هَبَ عَنْ إِبْراهِيمَ الره

َ
ا ذ مه

َ
ل
َ
ف

اهٌ مُنِيبٌ  وه
َ
حَلِيمٌ أ

َ
وطٍ إِنه إِبْراهِيمَ ل

ُ
وْمِ ل

َ
نا فِي ق

ُ
رى يُجادِل

ْ
بُش

ْ
[، ووُصف الإنسان بأنه ش يء 75 -74]هود:  ال

ريد بها من بين كثير من الأشياء ليشعر أنه مخلوقٌ لله في
ُ
قلل من غروره وكبريائه، والجملة اعتراضية أ

اسَ تقرير حقيقة جدل الإنسان في النفوس 
ه
عَ الن

َ
وا وَمَا مَن

ُ
مِن

ْ
 يُؤ

ْ
ن
َ
هُمْ  أ فِرُوا رَبه

ْ
غ
َ
ى وَيَسْت

َ
هُد

ْ
 جَاءَهُمُ ال

ْ
 إِذ

ار من الإيمان في عهد رسول الله
 
هم من البيان بعد تصريف الأمثال لهم؛ وبعد الذي جاء- ما منع الكف

  - والوحي على لسان الرسول 
 
 وما منعهم استغفارَ ربهم على ذنوبهم وامتناعِهم عن الإيمان إلا

ْ
ن
َ
 أ

ه
إِلا

 
َ
لِين وه

َ ْ
 الأ

ُ
ة
ه
تِيَهُمْ سُن

ْ
أ
َ
  ت

ا
بُلا

ُ
ابُ ق

َ
عَذ

ْ
تِيَهُمُ ال

ْ
وْ يَأ

َ
بوا  أ

 
 انتظار أن تجري عليهم سنة الله بإهلاك الأولين حين كذ

 
إلا

 الذي منع الأولين من العناد والطغيان، أو يعاينوا العذاب وهو مواجهٌ لهم؛ وهذه الرسل، أ
 
و ما منعهم إلا

 زمان.شبهة تعلق بها الذين لم يؤمنوا على مر  الر سالات والأ 

 َذِرِين
ْ
رِينَ وَمُن ِ

 
 مُبَش

ه
 إِلا

َ
رْسَلِين

ُ ْ
رْسِلُ الم

ُ
وما نرسل الرسل إلى الأمم إلا مبشرين المؤمنين بالجنة  وَمَا ن

صد به الضلال 
ُ
ي للجدال الذي ق ِ

رُواومنذرين الكفار والعصاة بالنار، وليس للتصد 
َ
ف
َ
ذِينَ ك

ه
 وَيُجَادِلُ ال

حَقه 
ْ
بَاطِلِ لِيُدْحِضُوا بِهِ ال

ْ
ِ  الرسولَ  الذين كفروا يجادلون  بِال

 والمؤمنين بعد أن جاءوهم بالحق 
ا
؛ جدالا

ت-بسؤالهم إياهم 
ُّ
أن يأتوهم ببعض المعجزات الخوارق؛ كتسيير الجبال، وتفجير العيون،  -سؤال تعن

وكالسؤال عن أصحاب الكهف والروح وذي القرنين؛ ذلك ليُزيلوا أو يقطعوا أو يُخفوا الحق الذي جات 

ابه الرسل؛ فلا يظهر؛ و"الإدحاض" الإزالة؛ و يطلق مجازا على الزلل  ذِرُوا هُزُوا
ْ
ن
ُ
وا آيَاتِي وَمَا أ

ُ
ذ
َ
خ
ه
ات  وَ

نذروا فيها بالبعث والحساب والعذاب   اتخذوا
ُ
 -حين تتلى عليهم-آيات القرآن عموما،  والآيات التي أ

يَ سخرية واستهزاء  س ِ
َ
عْرَضَ عَنْهَا وَن

َ
أ
َ
هِ ف ِ

رَ بِآيَاتِ رَب  ِ
 
ك
ُ
نْ ذ مُ مِمه

َ
ل
ْ
ظ
َ
اهُ  وَمَنْ أ  يَدَ

ْ
مَت ده

َ
سؤال استنكاريٌّ  مَا ق

ن وُعظ بآيات ربه البينات؛ فتعامى عنها واحتقرها وانصرف عنها إلى الباطل، ولم  يعني؛ لا أحد أظلم مم 

فه من أعمالٍ؛ ويراد بتركيب: 
َ
ر في عاقبة ما أسل

 
 يَدَاهُ يتفك

ْ
مَت ده

َ
العمل السيئ  -غالبا-في القرآن  مَا ق

 
َ
وبِهِمْ أ

ُ
ل
ُ
ى ق

َ
ا عَل

َ
ن
ْ
ا جَعَل

ه
 إِن

ا
ة
ه
ا كِن را

ْ
انِهِمْ وَق

َ
هُوهُ وَفِي آذ

َ
ق
ْ
 يَف

ْ
ن
َ
إنا وضعنا على قلوبهم بسبب فساد طباعهم  أ

وإعراضهم عن الحق أغطية  تمنعهم من أن يفقهوا ما في القرآن؛ و "الفقه" الفهم؛  وهم قادرون على 

لُ 
َ
ه به عدم إزالتها بالإسلام فلم يفعلوا؛ وهذا تعليل لإعراضهم ونسيانهم، و"الوقر" ثِق ِ

ب 
ُ
مع؛ وش السه

اانتفاعهم بالقرآن  بَدا
َ
ا أ

ا
دُوا إِذ

َ
نْ يَهْت

َ
ل
َ
ى ف هُدَ

ْ
ى ال

َ
دْعُهُمْ إِل

َ
 ت
ْ
أي إن تدعُهُم إلى الإيمان أو إلى ما يُهتدى  وَإِن

كان  به لن يهتدوا ولن يدركوا الحجة ليعملوا بها؛ بسبب صممهم والأكنةِ التي على قلوبهم؛ لأن الرسول 

ا ص على هدايتهم؛ ولقد قال له تعالى: شديد الحر 
َ
وا بِهَذ

ُ
مِن

ْ
مْ يُؤ

َ
 ل

ْ
ارِهِمْ إِن

َ
ى آث

َ
سَكَ عَل

ْ
ف
َ
كَ بَاخِعٌ ن

ه
عَل

َ
ل
َ
ف

ا
ا
سَف

َ
حَدِيثِ أ

ْ
رت عليهم الضلالة.6]الكهف:  ال

د 
ُ
 [؛ وبسبب استهزائهم بآيات الله ق



 

 

62 

 ِحْمَة و الره
ُ
ورُ ذ

ُ
ف
َ
غ
ْ
كَ ال ب على إن الله لا يعظمه ذنب؛ بل ي وَرَبُّ

 
غفر للناس إن تابوا ولم يُصروا؛ وقد عق

 عنه القسوة؛ ولقد 
ٌ
التهديد بالعذاب؛ بالترغيب في المغفرة بعد المتاب، وهو متصف بالرحمة مُنتفية

 الخطاب للرسول 
َ
ه مت المغفرة لأنها تخلية والرحمة تحلية. ووج  د 

ُ
ا بعنوان الربوبية له؛   ق حا

َ
ت
َ
مفت

 فِيهِمْ  :على غرار قول الله تلميحا إلى أن المضمون تكريم له 
َ
ت

ْ
ن
َ
أ بَهُمْ وَ ِ

 
ُ لِيُعَذ  اللَّه

َ
ال:  وَما كان

َ
ف
ْ
ن
َ ْ
]الأ

33 ]سَبُوا
َ
هُمْ بِمَا ك

ُ
اخِذ

َ
وْ يُؤ

َ
ابَ  ل

َ
عَذ

ْ
هُمُ ال

َ
لَ ل عَجه

َ
يا لعجل لهم ولو يأخذ الله الناس بمعاصيهم في الدن ل

نْ يَجِدُوا مِنْ دُونِهِ لا يهملهم  -وكما جرت سنته-بالعذاب فيها؛ لكن رحمة بهم يمهلهم؛ 
َ
هُمْ مَوْعِدٌ ل

َ
بَلْ ل

 
ا

إن الله يؤخر العذاب للعصاة إلى أجل في الدنيا؛ ثم ينالهم فيها ش يء منه، وفي يوم القيامة  مَوْئِلا

وعد ملجأ يلجؤون إليه قبل مجيء العذاب أو عند مجيئه بالحساب والعقاب؛ ولن يجدوا عن ذلك الم

 رَى
ُ
ق
ْ
كَ ال

ْ
ا وَتِل هْلِكِهِمْ مَوْعِدا

َ
ا لِم

َ
ن
ْ
مُوا وَجَعَل

َ
ل
َ
ا ظ

ه َ
اهُمْ لم

َ
ن
ْ
ك
َ
هْل

َ
أهل القرى السابقة القريبة منكم؛ كقوم هود  أ

نا؛ وهذا وصالح ولوط وشعيب حل  بهم عذابُنا بشركهم وتكذيبهم الرسل، وجعلنا لإهلاكنا  إياهم وقتا معي 

 يغتروا بتأجيل العذاب فإن لهم 
ه
إنذار للمشركين بأن ليسوا أعز  من هؤلاء وقد كذبوا أشرف الرسل، بألا

 موعدا لن يُخلفوه. 

 رحلة موس ى عليه السلام للقاء العبد الصالح .37

 ْبَح
ْ
 مَجْمَعَ ال

َ
غ
ُ
بْل
َ
ى أ بْرَحُ حَته

َ
 أ

َ
اهُ لا

َ
ت
َ
ى لِف الَ مُوس َ

َ
 ق

ْ
ا )وَإِذ با

ُ
يَ حُق مْض ِ

َ
وْ أ

َ
ا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا 60رَيْنِ أ

َ
غ
َ
ا بَل مه

َ
ل
َ
( ف

ا ) بَحْرِ سَرَبا
ْ
هُ فِي ال

َ
 سَبِيل

َ
ذ
َ
خ
ه
ات
َ
هُمَا ف سِيَا حُوتَ

َ
ا 61ن

َ
رِن

َ
ا مِنْ سَف

َ
قِين

َ
دْ ل

َ
ق
َ
ا ل

َ
اءَن دَ

َ
ا غ

َ
اهُ آتِن

َ
ت
َ
الَ لِف

َ
ا ق

َ
ا جَاوَز مه

َ
ل
َ
( ف

ا ) صَبا
َ
ا ن

َ
يْ 62هَذ

َ
رَأ

َ
الَ أ

َ
رَهُ ( ق

ُ
ك
ْ
ذ
َ
 أ
ْ
ن
َ
 أ
ُ
ان

َ
يْط

ه
 الش

ه
سَانِيهُ إِلا

ْ
ن
َ
 وَمَا أ

َ
حُوت

ْ
 ال

ُ
سِيت

َ
ي ن ِ

 
إِن
َ
رَةِ ف

ْ
خ ى الصه

َ
ا إِل

َ
وَيْن

َ
 أ
ْ
 إِذ

َ
ت

ا ) بَحْرِ عَجَبا
ْ
هُ فِي ال

َ
 سَبِيل

َ
ذ
َ
خ
ه
ات ا )63وَ صَصا

َ
ارِهِمَا ق

َ
ى آث

َ
ا عَل ده

َ
ارْت

َ
بْغِ ف

َ
ا ن

ه
ن
ُ
لِكَ مَا ك

َ
الَ ذ

َ
 ( 64( ق

بد الصالح مثلٌ في الضد  لقصة إبليس مع آدم، فهي تنويه بشأن العلم والهدى، قصة موس ى مع الع

 الأحرى بهم أن يخبروا الناس بقصص أنبيائهم، ولاسيما قصة سفر من أجل 
 
وهي تلميح لأهل الكتاب بأن

العلم لا من أجل السلطان وبسط الملك، وفيها عبرة للمشركين الذين افتخروا بالأموال على فقراء 

سلمين بأن التواضع خير من الكبر؛ إذ لم يمنع كون موس ى نبيا أن يطلب العلم من العبد الصالح بكل الم

افيهم بهذه القصة ليعترفوا به نبيا؛ فعلى الرغم من كون موس ى  تواضع، ولقد طلبوا من الرسول  أن يو

ا أوتيه العبد الصالح من علم.    أن علمه قصر عم 
ه
 نبيا إلا

 ُالَ م
َ
 ق

ْ
ىوَإِذ اهُ  وس َ

َ
ت
َ
ةِ اسْجُدُوا لِآدَمَ هذه القصة معطوفة على  لِف

َ
ئِك

َ
مَلا

ْ
ا لِل

َ
ن
ْ
ل
ُ
 ق

ْ
لأن في -اذكر؛  وَإِذ

كر " ويوم قال موس ى بن عمران كليم الله لفتاه وهو "يوشع بن نون  -القصتين موعظة وذكرى 
 
"الفتى" الذ

رْضِ »ويطلق مجازا على الخادم؛  الشاب؛
َ
ولِ أ

ُ
ى دُخ

َ
ائِيلَ عَل عَا بَنِي إِسْرَ جه

َ
يْنِ ش

َ
ذ
ه
يْنِ الل

َ
جُل حَدُ الره

َ
وَهُوَ أ



 

 

63 

 فِي آيَةِ 
ُ
رْآن

ُ
ق
ْ
رَهُمَا ال

َ
ك
َ
يْنِ ذ

َ
ذ
ه
 الل

َ
عَان

ْ
ن
َ
يْهِ ك

َ
وا عَل

ُ
ل
ُ
يْهِمَا ادْخ

َ
ُ عَل عَمَ اللَّه

ْ
ن
َ
 أ
َ
ون

ُ
ذِينَ يَخاف

ه
بابَ قالَ رَجُلانِ مِنَ ال

ْ
مُ ال

 
َ
مْ غالِبُون

ُ
ك
ه
إِن
َ
مُوهُ ف

ُ
ت
ْ
ل
َ
إِذا دَخ

َ
ة:  ف

َ
ائِد

َ ْ
ى23]الم  مُوس َ

َ
بِيَاءِ بَعْد

ْ
ن
َ ْ
بِ الأ

ُ
ت
ُ
لُ ك وه

َ
عَ هُوَ أ

َ
ابُ يُوش

َ
يْهِ  -[... وَكِت

َ
عَل

مُ 
َ

لا بْرَح 20«-السه
َ
 أ

َ
بَحْرَيْنِ  لا

ْ
 مَجْمَعَ ال

َ
غ
ُ
بْل
َ
ى أ ا حَته با

ُ
يَ حُق مْض ِ

َ
وْ أ

َ
إلى أن  -وهو في سفر-المسير لا أزال أواصل  أ

، 21أصل ملتقى بحري الروم  وفارس وهما المحيط الهندي والبحر الأحمر يلتقيان عند مضيق باب المندب

 
ا
ا طويلا

ا
من الطويل غير منحصر المقدار؛  أو أسيرَ زمن بُ" اسم للز 

ُ
دون أن أبلغه فأيأس منه وأرجع؛ و "الحُق

بَة؛ وحُذف السبب الذي من 
ْ
ِ مِنْ »أجله كان سفر موس ى إيجازا  وتشويقا  ومفرده: حِق

ارِي 
َ
بُخ

ْ
فِي صَحِيحِ ال

عْبٍ 
َ
ِ بْنِ ك

بَي 
ُ
اسٍ عَنْ أ ى بْنِ مُسْلِمٍ عَنْ سَعِيدِ بْنِ جُبَيْرٍ عَنِ ابْنِ عَبه

َ
ارٍ وَيَعْل

َ
ى حَدِيثِ: عَمْرِو بْنِ دِين

 
 عَن النبي  صل

ى نه مُوس َ
َ
م: أ

 
يْهِ وَآله وسل

َ
  -الله عَل

َ
مُ عَل

َ
لا الَ:  -يْهِ السه

َ
ق
َ
مُ؟ ف

َ
عْل

َ
اسِ أ

ه
يُّ الن

َ
سُئِلَ: أ

َ
ائِيلَ ف ا فِي بَنِي إِسْرَ طِيبا

َ
امَ خ

َ
ق

ضِرٌ هُوَ 
َ
ا خ

َ
ى عَبْدُن

َ
يْهِ: بَل

َ
ُ إِل وْحَى اللَّه

َ
أ
َ
يْهِ. ف

َ
مَ إِل

ْ
عِل

ْ
مْ يَرُده ال

َ
 ل
ْ
يْهِ إِذ

َ
ُ عَل بَ اللَّه

َ
عَت

َ
ا. ف

َ
ن
َ
يْ أ

َ
أ
َ
الَ: ف

َ
كَ. ق

ْ
مُ مِن

َ
عْل

َ
نَ هُوَ؟  أ

بَحْرَيْنِ. 
ْ
الَ: بِمَجْمَعِ ال

َ
وقد جعل الله لموس ى فقد حوتٍ أخذه معه في سفره علامة لمكان وجود العبد  22«ق

ف موس ى
 
اقبة الحوت  الصالح،  وكل سِيَايوشعَ بمر

َ
ا مَجْمَعَ بَيْنِهِمَا ن

َ
غ
َ
ا بَل مه

َ
ل
َ
هُمَا ف لما وصل    حُوتَ

موس ى وفتاه إلى موضع التقاء البحرين نسيا أمر حوتهما؛ نس ي يوشع أن يحمله عند مغادرتهما، ونس ي 

ره به 
 
اموس ى أن يُذك بَحْرِ سَرَبا

ْ
هُ فِي ال

َ
 سَبِيل

َ
ذ
َ
خ
ه
ات
َ
الحوت وقد عادت إليه الحياة وجمد له الماء اتخذ في  ف

رَبُ" النفق و"ا البحر طريقا كالنفق؛ وهذه من آيات الله السه
َ
اءَن دَ

َ
ا غ

َ
اهُ آتِن

َ
ت
َ
الَ لِف

َ
ا ق

َ
ا جَاوَز مه

َ
ل
َ
موس ى  ف

وفتاه لما غادرا من عند الصخرة في مجمع البحرين وهو واسع؛ طلب موس ى الغداء من يوشع ، و"الغداء" 

للناس هو ما يُؤكل في الغداة أي صباحا قبل الزوال أو بعده قبل العصر؛ وفي هذا الفعل من موس ى تعليم 

ا بالتزود للأسفار إلى جانب التوكل على الله صَبا
َ
ا ن

َ
ا هَذ

َ
رِن

َ
ا مِنْ سَف

َ
قِين

َ
دْ ل

َ
ق
َ
ولم يشعر بالتعب حتى  ل

د لأن الله شعر بأنه تجاوز الموعد،  ييسر الأسباب لامتثال أمره؛ ولأن موس ى جاوز الموضع المحد 

بعيد قريبا، وخيبته في الوصول أبعدت له القريب اشتد  تعبه من ذي قبل؛ لأنه بالأمل في الوصول رأى ال

 ِرَة
ْ
خ ى الصه

َ
ا إِل

َ
وَيْن

َ
 أ
ْ
 إِذ

َ
يْت

َ
رَأ

َ
الَ أ

َ
  ق

َ
حُوت

ْ
 ال

ُ
سِيت

َ
ي ن ِ

 
إِن
َ
قال يوشع لموس ى أخبرني؛ أتذكر الصخرة التي  ف

 عندها؟ فإني نسيت عندها أمر الحوت الذي جُعل لي علامة 
َ
سَانِيهُ أوينا إليها ونمت

ْ
ن
َ
 وَمَا أ

ُ
ان

َ
يْط

ه
 الش

ه
 إِلا

رَهُ 
ُ
ك
ْ
ذ
َ
 أ
ْ
ن
َ
ى له من اهتمام  أ

َ
وْل
َ
أسند الإنساء حصرا إلى الشيطان لأن هذا الأمر ليس من شأنه أن يُنس ى؛ لِما أ

وما فيه من عجب؛ ولأن الشيطان يسوؤه التقاء موس ى والعبد الصالح لما في ذلك من علم ومنفعة؛ أي 

اة أنساني الشيطان أن أذكر لك قصته الغريب بَحْرِ عَجَبا
ْ
هُ فِي ال

َ
 سَبِيل

َ
ذ
َ
خ
ه
ات طريقا يُعجب منه؛ والجملة  وَ

 عن الحوت 
ا
الَ من كلام الله حكاية

َ
لِكَ  ق

َ
بْغِ  ذ

َ
ا ن

ه
ن
ُ
 هو ما كنا وهو قول موس ى  مَا ك

َ
؛ أي فقدُنا الحوت

                                                           
 (360 /15التحرير والتنوير ) 20
 (287 /15التفسير المنير للزحيلي ) 21
 (361 /15التحرير والتنوير ) 22



 

 

64 

انطلبه لأنه علامة على وجود مبتغانا "الرجل الصالح"   ده
َ
ارْت

َ
ارِهِمَ  ف

َ
ى آث

َ
ا اعَل صَصا

َ
فرجعا يتبعان  ق

 عن العودة إليها؛ و"القصص" مصدر من قص  الأثر، حتى أتيا 
 
 يضلا

 
أثرهما في الطريق التي أتيا منها لئلا

 الصخرة.  

افقة موس ى عليه السلام له شريطة الصبر وعدم السؤال .38  قبول العبد الصالح بمر

 
ا
اهُ رَحْمَة

َ
يْن
َ
ا آت

َ
ا مِنْ عِبَادِن ا عَبْدا

َ
وَجَد

َ
ا ) ف ما

ْ
ا عِل

ه
دُن

َ
اهُ مِنْ ل

َ
مْن

ه
ا وَعَل

َ
دِن

ْ
بِعُكَ 65مِنْ عِن

ه
ت
َ
ى هَلْ أ هُ مُوس َ

َ
الَ ل

َ
( ق

ا ) دا
ْ
 رُش

َ
مْت ِ

 
ا عُل مَنِ مِمه ِ

 
عَل

ُ
 ت
ْ
ن
َ
ى أ

َ
ا )66عَل طِيعَ مَعِيَ صَبْرا

َ
سْت

َ
نْ ت

َ
كَ ل

ه
الَ إِن

َ
 67( ق

ْ
حِط

ُ
مْ ت

َ
ى مَا ل

َ
صْبِرُ عَل

َ
 ت
َ
يْف

َ
( وَك

ا ) بْرا
ُ
 68بِهِ خ

َ
ا )( ق مْرا

َ
كَ أ

َ
ي ل عْص ِ

َ
 أ

َ
ا وَلا ُ صَابِرا اءَ اللَّه

َ
 ش

ْ
جِدُنِي إِن

َ
نِي عَنْ 69الَ سَت

ْ
ل
َ
سْأ

َ
 ت

َ
لا
َ
نِي ف

َ
بَعْت

ه
إِنِ ات

َ
الَ ف

َ
( ق

ا ) را
ْ
هُ ذِك

ْ
كَ مِن

َ
 ل
َ
حْدِث

ُ
ى أ يْءٍ حَته

َ
  (70ش 

ا
َ
دِن

ْ
 مِنْ عِن

ا
اهُ رَحْمَة

َ
يْن
َ
ا آت

َ
ا مِنْ عِبَادِن ا عَبْدا وَجَدَ

َ
؛ وهو عند وجدا عند الصخرة عبدا من عباد الله ف

وتي إياها هي الوحي والنبوة، ووصف بأنه عبد لله تشريفا له؛ وقد الجمهور الخضر 
ُ
، والرحمة التي أ

آتاه الله نعمة وفضلا كبيرا؛ وهو الكرامات التي جرت على يديه؛  و"الكرامات" جمع كرامة؛ و هي الأمر 

على يدِ عبدٍ من عباده الصالحين، من غير ادعاء للنبوة أو مخالفة لشرع الله،  الخارق الذي يُظهره الله

اوهي عند الأنبياء معجزة،  ما
ْ
ا عِل

ه
دُن

َ
اهُ مِنْ ل

َ
مْن

ه
ي؛ وهو العلم بطريق  وَعَل

 
دن

 
من الغيب؛ وهو العلم الل

ين من عباده؛ "عند، ولدن"؛ الوحي؛ ولا يُنال بمشقة طلبه؛ إنما هو هبة من الله يورثها المخلِصين المصطف

كلتاهما لفظتان للمكان القريب وتطلقان مجازا لاختصاص المضاف إليه بموصوفهما؛ فالرحمة والعلم 

اللذان آتاهما الله العبد الصالح صدرا من قرب الانتساب لله وشرفه. وحريٌّ بمن قرأ هذه الآية أن يقول: 

مْ » ِ
 
 وعل

ا
ا مِنْ عندِكَ رحمة

َ
هُمه آتِن

ه
االل ما

ْ
كَ عِل

ْ
دُن

َ
ا مِنْ ل

َ
هُ »، 23«ن

ه
ن
َ
 أ

َ
ى عَرَف يْهِ وَهُوَ مُسَجًّ

َ
مَ عَل

ه
ا سل

 
هُ لم

ه
وَرُويَ أن

 
ْ
خ
َ
دْرَاكَ بِي وَمَنْ أ

َ
ى وَمَا أ الَ مُوس َ

َ
ق
َ
ائِيلَ، ف بِيه بَنِي إِسْرَ

َ
مُ يَا ن

َ
لا يْكَ السه

َ
الَ: وَعَل

َ
سَ، وَق

َ
جَل

َ
ى ف الَ: مُوس َ

َ
ق
َ
بَرَكَ؟ ف

مَكَ 
َ
عْل

َ
 الذِي أ

ه
ت
َ
يْكَ لِأ

َ
نِي إِل

َ
رْسَل

َ
ي أ ِ

 رَب 
الَ: إِنه

َ
ق
َ
نه الوَحْيَ يَأتِيكَ؟ ف

َ
 بِيَدِكَ، وَأ

َ
وْرَاة

ه
فِيكَ أنه الت

ْ
مَا يَك

َ
بِعَكَ  بِي أ

دِكَ 
ْ
مَ مِنْ عِن

ه
عَل

َ
ت
َ
أ بِعُكَ  24،«وَ

ه
ت
َ
ى هَلْ أ هُ مُوس َ

َ
الَ ل

َ
ف؛ ولم يجزم له بأنه  ق

 
استفهام من موس ى فيه تلط

 أدبا وخضوعا من طالب العلم لمن يأخذ منه العلم  -مع أن الله هو من أرسله إليه-سيتبعه 
ْ
ن
َ
ى أ

َ
عَل

ا دا
ْ
 رُش

َ
مْت ِ

 
ا عُل مَنِ مِمه ِ

 
عَل

ُ
ا عندك من العلم لأسترشد به في الحياة؛ وكان عند العبد  ت شرط أن تعلمني مم 

مه العبد الصالح؛ ولا يمنع أن يكون أحدٌ أعلم من الصالح عل
ه
مه موس ى، وعند موس ى علم لم يُعل

ه
م لم يُعل

اس إلى علمه 
 
رسل إليه ما لم يكن علما من مسائل الدين والتشريع؛ فالعالِم من يجمع علم الن

ُ
 نبي  أ

                                                           
 388، ص 8التفسير، جامحمد اطفيش، تيسير  7، 23

 



 

 

65 

ا طِيعَ مَعِيَ صَبْرا
َ
سْت

َ
نْ ت

َ
كَ ل

ه
الَ إِن

َ
لا تطيق صبرا على الأعمال التي أقوم  قال العبد الصالح لموس ى ق

ٍ بعثه الله لإقامة الأحكام على الظاهر؛ ومن ثم  ستنكر علي أعمالي 
بها؛ وتبدو غريبة تخالف المنطق لنبي 

مَ بطبيعة ما سيتلقاه 
 
مُ المتعل

 
التي ظاهرها المنكر وتضيق بها ذرعا؛ وهذا من أصول التعليم؛ أن يُعلِم المعل

ا منه؛ ولاسيما إن كا ا صعبا ان علما بْرا
ُ
 بِهِ خ

ْ
حِط

ُ
مْ ت

َ
ى مَا ل

َ
صْبِرُ عَل

َ
 ت
َ
يْف

َ
استفهام إنكاري مفادُه؛ أنت لا  وَك

تستطيع الصبر على أمرٍ ظاهرُه المنكر وأنت لا تعلم باطنه الذي هو معروف؛ وقد أكد له عدم استطاعة 

" في الجملة الاسمية وبالنفي "لن"؛ ونفيُ استطاعة بْرُ"  الصبر معه بـ"إنه
ُ
الصبر أوكد من نفي الصبر؛ و"الخ

العلم بالش يء والمعرفة  به؛ وكأن العلم الذي أوتيه العبد الصالح علم سياسة خاصة بأناس معينين 

ا لرسالة الرسل فهي رحمة لكل الناس؛ ومن هنا المفارقة 
ا
لجلب المصلحة لهم ودرء المفسدة عنهم؛ خلاف

الَ  بين علمي العبد الصالح وموس ى
َ
ا ق مْرا

َ
كَ أ

َ
ي ل عْص ِ

َ
 أ

َ
ا وَلا ُ صَابِرا اءَ اللَّه

َ
 ش

ْ
جِدُنِي إِن

َ
وهذا القول  سَت

من موس ى للعبد الصالح أبلغ من القول "سأصبر" لأنه يدل  على وجود صبرٍ ظاهر على صاحبه؛ والظاهر 

والسبب، أن الصبر المقصود هو الصبر على التعب والضجر مما لا يُتحمل إدراكه دون التنقيب عن العلة 

ا يأمره به؛ وقدم مشيئة الله على الصبر وعلى الطاعة وعدم العصيان   يعص ي له أمرا مم 
 
ثم  إنه وعده بألا

 تعليم طالبِ العلم الذي له نصيب 
 
ا إلى أن استعانة به، ولأن أفعال العباد إنما تكون بمشيئة الله، وتلميحا

م بكل ما  -ذهإذ قد يتعارض بعضه مع ما يلقيه إليه أستا-من العلم  ِ
 
أسهل من تعليم طالبٍ ساذج يُسل

ايُلقى إليه  را
ْ
هُ ذِك

ْ
كَ مِن

َ
 ل
َ
حْدِث

ُ
ى أ يْءٍ حَته

َ
نِي عَنْ ش 

ْ
ل
َ
سْأ

َ
 ت

َ
لا
َ
نِي ف

َ
بَعْت

ه
إِنِ ات

َ
الَ ف

َ
بناء على وعد موس ى العبد  ق

 يبادره بالسؤال على فعلٍ 
 
بِلَ صحبته، واشترط عليه ألا

َ
استنكره منه في  الصالح بالصبر وطاعة الأوامر ق

 علمه حتى يبين له المغزى من الفعل من تلقاء نفسه.   

 عدم صبر موس ى عليه السلام على أعمال يعدها من المنكرات .39

 ِا إ يْئا
َ
 ش

َ
ت

ْ
دْ جِئ

َ
ق
َ
هَا ل

َ
هْل

َ
 أ
َ
رِق

ْ
غ
ُ
تَهَا لِت

ْ
رَق

َ
خ
َ
الَ أ

َ
هَا ق

َ
رَق

َ
ةِ خ

َ
فِين ا رَكِبَا فِي السه

َ
ى إِذ ا حَته

َ
ق
َ
ل
َ
ط
ْ
ان
َ
ا )ف مْ 71مْرا

َ
ل
َ
الَ أ

َ
( ق

ا ) طِيعَ مَعِيَ صَبْرا
َ
سْت

َ
نْ ت

َ
كَ ل

ه
لْ إِن

ُ
ق
َ
ا )72أ مْرِي عُسْرا

َ
نِي مِنْ أ

ْ
رْهِق

ُ
 ت

َ
 وَلا

ُ
سِيت

َ
نِي بِمَا ن

ْ
اخِذ

َ
ؤ
ُ
 ت

َ
الَ لا

َ
ا 73( ق

َ
ق
َ
ل
َ
ط
ْ
ان
َ
( ف

 
َ
ق
َ
سٍ ل

ْ
ف
َ
يْرِ ن

َ
 بِغ

ا
ة كِيه

َ
ا ز سا

ْ
ف
َ
 ن
َ
ت

ْ
ل
َ
ت
َ
ق
َ
الَ أ

َ
هُ ق

َ
ل
َ
ت
َ
ق
َ
ا ف ما

َ
لا
ُ
قِيَا غ

َ
ا ل

َ
ى إِذ ا )حَته را

ْ
ك
ُ
ا ن يْئا

َ
 ش

َ
ت

ْ
كَ 74دْ جِئ

َ
لْ ل

ُ
ق
َ
مْ أ

َ
ل
َ
الَ أ

َ
( ق

ا ) طِيعَ مَعِيَ صَبْرا
َ
سْت

َ
نْ ت

َ
كَ ل

ه
ا 75إِن را

ْ
ي عُذ ِ

 
دُن

َ
 مِنْ ل

َ
ت

ْ
غ
َ
دْ بَل

َ
صَاحِبْنِي ق

ُ
 ت

َ
لا

َ
هَا ف يْءٍ بَعْدَ

َ
كَ عَنْ ش 

ُ
ت
ْ
ل
َ
 سَأ

ْ
الَ إِن

َ
( ق

رْيَةٍ  (76)
َ
هْلَ ق

َ
يَا أ

َ
ت
َ
ا أ

َ
ى إِذ ا حَته

َ
ق
َ
ل
َ
ط
ْ
ان
َ
 ف

ْ
ن
َ
ا يُرِيدُ أ ارا

ا فِيهَا جِدَ وَجَدَ
َ
وهُمَا ف

ُ
ف ِ
ي   يُضَ

ْ
ن
َ
بَوْا أ

َ
أ
َ
هَا ف

َ
هْل

َ
عَمَا أ

ْ
ط
َ
اسْت

ا ) جْرا
َ
يْهِ أ

َ
 عَل

َ
ت

ْ
ذ
َ
خ
ه
ت
َ

 لا
َ
ت

ْ
وْ شِئ

َ
الَ ل

َ
امَهُ ق

َ
ق
َ
أ
َ
ضه ف

َ
ق
ْ
مْ 77يَن

َ
وِيلِ مَا ل

ْ
أ
َ
كَ بِت

ُ
ئ ِ
ب 
َ
ن
ُ
 بَيْنِي وَبَيْنِكَ سَأ

ُ
ا فِرَاق

َ
الَ هَذ

َ
( ق

 
َ
طِعْ عَل

َ
سْت

َ
ا)ت   (78يْهِ صَبْرا

 ِة
َ
فِين ا رَكِبَا فِي السه

َ
ى إِذ ا حَته

َ
ق
َ
ل
َ
ط
ْ
ان
َ
هَا ف

َ
رَق

َ
فانطلق موس ى والعبد الصالح؛ ويوشع تابع لموس ى فلم  خ

ة البحر  يُفرد بالذكر إلى أن ركبا السفينة خرقها العبد الصالح؛ بحيث قلع منها لوحة بعد أن صارت في لج 



 

 

66 

 َال
َ
  ق

ْ
غ
ُ
تَهَا لِت

ْ
رَق

َ
خ
َ
هَاأ

َ
هْل

َ
 أ

َ
بالسفينة؛ أتريد وهذا السؤال من موس ى لإنكاره على العبد الصالح فعله  رِق

؛ الذي يُفض ي بركابها إلى الغرق؟ ق 
 
بُ والش

ْ
ق
 
  إغراق السفينة بهذا "الخرق" الث

َ
ت

ْ
دْ جِئ

َ
ق
َ
ا ل ا إِمْرا

ا
يْئ

َ
 ش

ا فعلت منكرا عظيما غير مألوف  طِيعَ مَعِيَ صَبْرا
َ
سْت

َ
نْ ت

َ
كَ ل

ه
لْ إِن

ُ
ق
َ
مْ أ

َ
ل
َ
الَ أ

َ
 من العبد الصالح استفهام ق

وم على عدم الوفاء به 
 
الَ فيه تذكير لطيف وتقرير للشرط على موس ى وتعريض له بالل

َ
نِي بِمَا  ق

ْ
اخِذ

َ
ؤ
ُ
 ت

َ
لا

 
ُ
سِيت

َ
ا ن مْرِي عُسْرا

َ
نِي مِنْ أ

ْ
رْهِق

ُ
 ت

َ
 وهذا النهي من موس ى  وَلا

 
نهيُ طلبٍ والتماسٍ من العبد الصالح ألا

ه بعدم السؤال على ما استنكر منه ؛ فكأنما تقرر عند العبد الصالح أنه سينس ى، 
َ
يؤاخذه بنسيانه وصيت

أو أنه تحقق عند موس ى أنه استحق المؤاخذة؛ فلم يبرر مخالفته للشرط بالنسيان بل التمس العفو فور 

عدم التكليف والمؤاخذة بالنسيان وقال له لا تزد على أمر اتباعي لك نسيانه، وفي طلب موس ى دليل على 

امشقة وصعوبة، وعاملني باليسر والرفق لا بالعسر 
َ
ق
َ
ل
َ
ط
ْ
ان
َ
هُ  ف

َ
ل
َ
ت
َ
ق
َ
ا ف ما

َ
لا
ُ
قِيَا غ

َ
ا ل

َ
ى إِذ نزلا من السفينة  حَته

الَ اللقاء به  بعد أن قبل عذره وعفا عنه ومشيا في الساحل ولقيا غلاما فقتله العبد الصالح فور 
َ
ق

ا را
ْ
ك
ُ
ا ن يْئا

َ
 ش

َ
ت

ْ
دْ جِئ

َ
ق
َ
سٍ ل

ْ
ف
َ
يْرِ ن

َ
 بِغ

ا
ة كِيه

َ
ا ز سا

ْ
ف
َ
 ن
َ
ت

ْ
ل
َ
ت
َ
ق
َ
قال له موس ى كيف قتلت نفسا بريئة من الجرائم و  أ

لَ  لا يُقتل بقتله النفس 
َ
ت
َ
ا؟!، والصبي حتى وإن ق لم تبلغ سن التكليف،  ولم تستحق القتل بقتلها نفسا

ة عل ما تجب الدي 
 
 "منكرا" تنكره العقول والنفوس لا يمكن وإن

َ
ى عاقلته أو على آمره بالقتل؛ لقد فعلت

ا قتل النفس فهو فساد  ا" في خرقِ السفينة إذ سلامة ركابها متوقعة، أم  السكوت عنه؛ وهو أعظم من "إمرا

احاصل مباشرة  طِيعَ مَعِيَ صَبْرا
َ
سْت

َ
نْ ت

َ
كَ ل

ه
كَ إِن

َ
لْ ل

ُ
ق
َ
مْ أ

َ
ل
َ
الَ أ

َ
ه  ق العبد الصالح لموس ى العتابَ نفسَه وج 

د عليه العتاب وزاد ره ولم يواجهه بها؛ أما في الثانية فشد 
 
 "لكَ" عند نسيانه في الأولى وفيها كان قد وق

هُ" قصد 
َ
 ل
ُ
 أو فيما معناه؛ كـ"قلت

ا
واللام فيها هي "لام التبليغ" تدخل على ضميرٍ معلومٍ يعود للسامعِ قولا

 أن 
 
تبليغ الكلام إليه، وفي ذكر اللام تقوية لتبليغه، وفي هذه المرة لم يكن موس ى ناسيا الوعد؛ بل أبى إلا

يْءٍ بَعْ يغير المنكر 
َ

كَ عَنْ ش 
ُ
ت
ْ
ل
َ
 سَأ

ْ
الَ إِن

َ
اق را

ْ
ي عُذ ِ

 
دُن

َ
 مِنْ ل

َ
ت

ْ
غ
َ
دْ بَل

َ
صَاحِبْنِي ق

ُ
 ت

َ
لا
َ
هَا ف وهو قول موس ى إن  دَ

اعترضت على فعلٍ منك بعد هذه المرة اترك صحبتي؛ فإنك معذور عندي؛ إذ أخبرتني بأني لا أستطيع 

 .
ا
 معك صبرا، وقد خالفتك ثلاثا

ا
َ
ق
َ
ل
َ
ط
ْ
ان
َ
عَ  ف

ْ
ط
َ
رْيَةٍ اسْت

َ
هْلَ ق

َ
يَا أ

َ
ت
َ
ا أ

َ
ى إِذ بَوْاحَته

َ
أ
َ
هَا ف

َ
هْل

َ
وهُمَا مَا أ

ُ
ف ِ
ي   يُضَ

ْ
ن
َ
أي موس ى والعبد الصالح   أ

؛ وكانوا ناسا لِئاما؛ فامتنعوا عن ضيافتهم؛ 
ا
انطلقا حتى وصلا إلى قرية وطلبا من أهلها الطعام ضيافة

ا فِيهَاو"الإباء" أشد الامتناع وفي الآية دليل على إباحة طلب الطعام لعابر السبيل  وَجَدَ
َ
  ف

ْ
ن
َ
ا يُرِيدُ أ ارا

جِدَ

ا جْرا
َ
يْهِ أ

َ
 عَل

َ
ت

ْ
ذ
َ
خ
ه
ت
َ

 لا
َ
ت

ْ
وْ شِئ

َ
الَ ل

َ
امَهُ ق

َ
ق
َ
أ
َ
ضه ف

َ
ق
ْ
" يسقط  يَن وجدا جدارا مائلا يوشك أن يسقط؛ "ينقض 

ل العبد الصالح ميله بعمود فقال له موس ى لو اتخذت على إقامة الجدار  أجرة نستجلب بها  بسرعة فعد 

على العبد الصالح بأن قام بعمل دون أجرة رغم احتياجه إليها، وتلميح له بأن الطعام؛ وفي هذا إنكار منه 

 بَيْنِي وَبَيْنِكَ هذا من الفضول الذي لا يعنيه 
ُ
ا فِرَاق

َ
الَ هَذ

َ
كَ  ق

ُ
ئ ِ
ب 
َ
ن
ُ
ا سَأ يْهِ صَبْرا

َ
طِعْ عَل

َ
سْت

َ
مْ ت

َ
وِيلِ مَا ل

ْ
أ
َ
 بِت



 

 

67 

اقنا باعتر  ؛ عملا بقولك: حينها قال العبد الصالح لموس ى: هذا وقت افتر كَ اضك الثالث عليه
ُ
ت
ْ
ل
َ
 سَأ

ْ
إِن

ا را
ْ
ي عُذ ِ

 
دُن

َ
 مِنْ ل

َ
ت

ْ
غ
َ
دْ بَل

َ
صَاحِبْنِي ق

ُ
 ت

َ
لا
َ
هَا ف

َ
يْءٍ بَعْد

َ
 –، سأخبرك عَنْ ش 

ُ
بحكمة تصرفاتي الثلاثة  -كما وعدت

 التي استنكرت علي فعلها؛ و"التأويل" رد  الش يء إلى مآله.

  



 

 

68 

 ات السابقةالمسابقنموذج من أسئلة 

 

 المسابقات السابقة: حتى يتعرف المشارك على طبيعة وطريقة أسئلة المسابقة، فيما يلي نموذج لبعض أسئلة 

ا مَسَّهُمْ طَائفٌِ وإَمَِّا يَنزْغََنَّكَ منَِ الشَّيْطَانِ نَزغٌْ فَاستْعَذِْ بِاللَّهِ إِنَّهُ سمَيِعٌ عَلِيمٌ * إِنَّ الَّذِينَ اتَّقَواْ إذَِ ﴿قال تعالى:   -1

 ﴾ تضمنت الآيتان علاجا لوسوسة الشيطان هو: مِنَ الشَّيْطَانِ تذَكََّرُوا فَإِذاَ هُمْ مبُْصرُِونَ 

 الاعتصام به وطلب الحماية منه لأنه العليم به وبنزغه. ذكر الله و أ

 عدم التمادي مع الوسواس حتى لا يتمكن في القلب.  ب

 جميع ما ذكر  صحيح.  ج

 
 

 ﴾ لعَلََّكُمْ ترُحَْمُونَ  وَأَنْصِتُوالهَُ  فَاستَْمِعُواوَإِذاَ قرُِئَ الْقرُآْنُ  ﴿قال تعالى:   -2

 ما الفرق بين الاستماع والإنصات؟ 

الاستماع محاولة السماع للقراءة بتفريغ قوة السمع للصوت، والإنصات رد كل شاغل عن السماع  أ

 وعدم الاشتغال بغيره. 

بغيره ، والإنصات محاولة السماع للقراءة  الاشتغالرد كل شاغل عن السماع وعدم الاستماع  ب

 بتفريغ قوة السمع للصوت

 يوجد فرق بينهما، وقد جاء طلب الإنصات تأكيدا لطلب الاستماع  لا ج

 
 

 الْأَنْفَالُ( هي: ﴾ )قلُِ الْأَنْفَالُ لِلَّهِ واَلرَّسُولِ  الْأَنْفَالِيسَْألَُونَكَ عنَِ  ﴿قال تعالى:   -3

 الغنائم من الحرب.   أ

 ما يتقرب به المسلم إلى الله من النوافل.  ب

 قوافل التجارة.  ج

 
 

﴾ كره فريق من المؤمنين  لَكاَرهُِونَكَماَ أَخرَْجَكَ ربَُّكَ مِنْ بَيْتكَِ باِلْحَقِّ وإَنَِّ فرَِيقاً مِنَ الْمُؤمِْنِينَ  ﴿قال تعالى:   -4

 الخروج للقتال ببدر بسبب: 

 عدم استعدادهم للقتال، حيث كانت نيتهم الأولى هي التعرض لعير قريش وليس القتال.  أ

 للخوف من العدو حيث كان عدد المسلمين قليلا.  ب

 أ و  ب صحيحتان . ج

 
 



 

 

69 

أَنَّهاَ لَكُمْ وَتوَدَُّونَ أنََّ غيَرَْ ذاَتِ الشَّوكَْةِ تَكوُنُ لَكُمْ وَيرُيِدُ اللَّهُ  الطَّائِفَتَينِْ وإَذِْ يَعدِكُُمُ اللَّهُ إحِْدَى  ﴿قال تعالى:   -5

 الطَّائِفَتَيْنِ( هما: ﴾ )أَنْ يُحِقَّ الْحَقَّ بكِلَمَِاتِهِ وَيقَطْعََ داَبرَِ الْكَافرِِينَ 

 المسلمين والمشركين.  أ

 وما تحمله من أموال وبضائع، وقتال النفير المقبل من مكة والنصرة عليهم. المقبلة من الشام العير  ب

 المسلمين واليهود.  ج

 
 

﴾ معنى الاستدراج الوارد في كلمة مِنْ حَيْثُ لَا يَعْلَمُونَ  سَنَسْتَدرِْجُهُمْواَلَّذِينَ كذََّبُوا بِآيَاتِنَا  ﴿قال تعالى:   -6

 سَنَسْتدَْرِجُهُمْ(: )

سيرسل الله لهم الآيات والأوبئة والمصائب مما يجعلهم يقنطون من رحمة الله تعالى، فيأخذهم بغتة  أ

 من حيث لا يشعرون. 

سيبسط الله لهم من الرخاء والنعماء ما يجعلهم ينسونه ويستبعدون عقابه، فيأتيهم بأسه من حيث  ب

 لم يسبق لهم به علم.

لضراء مما يجعلهم ينسونه ويقنطون من رحمته، فيأخذهم سيرسل الله تعالى إليهم السراء وا ج

 العذاب بغتة من حيث لا يشعرون.

 
 

وَ ثقَلُتَْ فيِ يَسأَْلُونكََ عنَِ السَّاعَةِ أيََّانَ مرُْسَاهَا قُلْ إنَِّماَ علِْمُهاَ عِندَْ رَبِّي لاَ يُجَلِّيهَا لوَِقْتِهاَ إلَِّا هُ ﴿قال تعالى:   -7

قُلْ إِنَّمَا علِمْهَُا عِنْدَ اللَّهِ وَلكَنَِّ أَكْثرََ النَّاسِ لَا  كأََنَّكَ حَفِيٌّ عنَهَْاالسَّمَاواَتِ واَلأَْرْضِ لَا تأَْتِيكُمْ إِلَّا بَغْتَةً يسَْألَُونَكَ 

 كَأَنَّكَ حَفيٌِّ عَنْهَا(:﴾ ورد في تفسير )يَعْلَموُنَ 

 كأنك تتعمد إخفاءها على قومك رغم علمك بها من خلال الوحي.  أ

 كأنك صاحب معرفة بها وبحث في شأنها ومهتم بها.  ب

 كأنك على اطلاع بإمارات قيام الساعة ولكن تخفيها على قومك للاستعداد للامتحان الدنيوي.  ج

 
 

ومََا يكَوُنُ لَناَ أَنْ نَعوُدَ  ۚ  مِنْهاَقَالَ اللَّهُ تعَاَلَىٰ: ﴿قدَِ افتْرَيَْنَا علَىَ اللَّهِ كذَِباً إِنْ عدُْنَا فيِ ملَِّتِكمُْ بَعدَْ إذِْ نَجَّاناَ اللَّهُ   -8

 وَأَنتَْ  باِلْحَقِّ قَومْنَِا وبَيَْنَ بَيْنَنَا افْتحَْ  رَبَّنَا ۚ  توََكَّلْناَ اللَّهِ علَىَ ۚ  علِمًْا شيَءْ   كُلَّ رَبُّنَا وسَعَِ  ۚ  إلَِّا أَنْ يَشَاءَ اللَّهُ رَبُّنَافِيهَا 

 مشيئة الله هنا تعني:   الْفاَتِحِينَ﴾ خَيرُْ

 إيمان الإنسان أو كفره بيد الله وحده، ولا اختيار للإنسان فيه مطلقا.  أ

يمكن للإنسان أن يتحول إلى غير دينه بنفسه واختياره المطلق دون أن تكون للمشيئة الإلهية أي  ب

 تدخل في هذا الجانب. 

التأدب مع الله سبحانه وتعالى الذي جعل كل شيء بيديه، حتى إيمانهم الذي تمكنوا فيه، فلو شاء  ج

 الله خذلانهم بالكفر ما منعه مانع.

 
 



 

 

70 

 ﴾ لَخَاسرُِونَقَالَ تَعاَلَىٰ: ﴿وقََالَ المْلََأُ الَّذِينَ كَفرَُوا مِنْ قَومِْهِ لَئِنِ اتَّبَعْتمُْ شُعيَبًْا إِنَّكُمْ إِذاً   -9

 "لخاسرون" كانوا  يقصدون بها: 

التحذير من اتباع شعيب عليه السلام بوقوع الهلاك والخسارة والمتمثلة في أضرار تحصل لهم في  أ

 الدنيا من جراء غضب آلهتهم عليهم كما يظنون؛ لأن الظاهر أنهم لا يعتقدون البعث. 

 التحذير من خسارة ما يجنونه من الأموال نتيجة تطفيف المكيال والميزان وغش الناس.  ب

 أ و ب صحيحتان.  ج

 
 

﴾ في هذه الآية واَتَّقُوا فتِنَْةً لَا تصُِيبَنَّ الَّذِينَ ظلََمُوا مِنْكُمْ خاَصَّةً وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ شَديِدُ العْقَِابِ  ﴿قال تعالى:   -10

 الكريمة يحذر الله المؤمنين من بلاء يصيب: 

 المسيء بظلمه ومخالفته لأمر الله تعالى. أ

 غير المسيء لسكوته عن المخالفين وعدم إنكاره المسيء مع القدرة على ذلك.  ب

 "أ" و "ب" . ج

 
 

لِيُثْبِتُوكَ أوَْ يقَتُْلوُكَ أوَْ يُخرِْجُوكَ ويَمَْكرُُونَ وَيمَكْرُُ اللَّهُ واَللَّهُ خيَرُْ  الَّذِينَ كَفرَُواوإَذِْ يمَْكرُُ بكَِ  ﴿قال تعالى:   -11

 الَّذِينَ كَفرَُوا(  تعود إلى .....، وكان ذلك في ........﴾ )الْمَاكرِِينَ 

 الَّذِينَ كفَرَُوا(  تعود إلى اليهود،  وكان ذلك في المدينة المنورة. ) أ

 الَّذِينَ كفَرَُوا(  تعود إلى كفار قريش،  وكان ذلك في مكة المكرمة. ) ب

 الَّذِينَ كفَرَُوا(  تعود إلى كفار قريش،  وكان ذلك في المدينة المنورة. ) ج

 
 

واَللَّهُ خيَرُْ  ويَمَْكرُُونَ وَيمَكْرُُ اللَّهُوإَذِْ يمَْكرُُ بكَِ الَّذِينَ كَفرَُوا لِيُثْبِتُوكَ أوَْ يقَتُْلوُكَ أوَْ يُخرِْجُوكَ  ﴿قال تعالى:   -12

 ﴾  المكر  هو ........، وتفسير مكر الله سبحانه وتعالى هو ...........الْمَاكرِِينَ 

المكر هو محاولة إيقاع الضرر  خفية، ومكر الله سبحانه وتعالى هنا هو إلهام نبيه صلى الله عليه  أ

 وسلم بالدفاع عن نفسه بمخادعة الكفار  ورد مكرهم عليهم. 

المكر هو محاولة إيقاع الضرر  بالقوة، ومكر الله سبحانه وتعالى هنا هو رد مكر الكافرين عليهم  ب

 بإرسال ملائكته لنصرة النبي صلى الله عليه وسلم. 

المكر  هو محاولة إيقاع الضرر خفية، ومكر الله سبحانه وتعالى هنا هو حفظ الله لرسوله وإفشال  ج

   منهم وحفظه وردد مكرهم عليهم.مكر الكافرين حيث أنجاه الله

 

 

 

 

 

 


